## LANGUE HÉBRAÏQUE

RESTITUÉE,

### ET LE VÉRITABLE SENS DES MOTS HÉBREUX

RÉTABLI ET PROUVÉ

#### PAR LEUR ANALYSE RADICALE.

OUVRAGE dans lequel on trouve réunis:

- 1°. Une Dissertation introductive sur l'erigine de la Parole, l'étude des langues qui peuvent y conduire, et le but que l'Auteur s'est proposé;
- 2°. Une Grammaire néssaique, fondée sur de nouveaux principes, et rendue utile à l'étude des langues en général;
- 3°. Une série de Racines néaraïques, envisagées sous des rapports nouveaux, et destinées à faciliter l'intelligence du langage, et celle de la science étymologique;
- 4°. Un Discours préliminaire ;
- 5°. Une traduction en français des dix premiers chapitres du Sépher, contenant la Cosmogonia de Moyse.

Cette traduction, destinée à servir de preuve aux principes posés dans la Grammaire et dans le Dictionnaire, est précédée d'une version littérale, en français et en anglais, faite sur le texte hébreu présenté en original avec une transcription en caractères modernes, et accompagnée de notes grammaticales et critiques, où l'interprétation donnée à chaque mot est prouvée par son analyse radicale, et sa confrontation avec le mot analogue samaritain, bhaldaïque, syriaque, arabe, ou grec.

PAR FABRE D'OLIVET.

CHEZ (L'AUTEUR, rue de Traverse, nº. 9, faubourg St.-Germain; BARROIS, l'aîné, Libraire, rue de Savoic, nº. 13. EBERMART, Libraire, rue du Foin St.-Jacques, nº. 12.

-8-6

J.-M. EBERHART, IMPRIMEUR DU COLLÉGE ROYAL DE FRANCE, RUE DU FOIN SAINT-JACQUES, N. 12.

State of the property of the prop

## LANGUE HÉBRAÏQUE

RESTITUÉE.

SECONDE PARTIE.

DISCOURS PRÉLIMINAIRE.

# The specific to the second second

•

### DISCOURS PRÉLIMINAIRE.

Di j'avais choisi, au lieu de l'hébreu, le chinois ou le samscrit, pour en faire la base de mon travail, parvenu à ce point de mon ouvrage, j'aurais vaincu les plus grandes difficultés; car, après avoir développé les principes de ces langues, en avoir exposé les élémens constitutifs et les formes radicales, il ne me manquerait plus qu'à montrer à des lecteurs attentifs, exempts de préjugés, la bonté de ces mêmes principes en les appliquant à la traduction de quelques chapitres des Kings ou des Vedas. Mais le choix que j'ai fait de l'hébreu me place dans une situation toute contraire. Les difficultés augmentent là même où elles se seraient applanies; ce qui n'aurait été qu'une sorte de complément, un résultat facile, indifférent en soi, devient l'objet principal, éveille, fixe l'attention, émeut d'avance le lecteur, le passionne, tandis qu'il serait resté calme, et qu'il m'aurait suivi avec un intérêt qui, pour être vif, n'en aurait pas été moins impartial. Voilà l'effet de la traduction que je suis obligé de faire du Sépher de Moyse. Je l'ai senti; j'en ai prévu toutes les suites. Je voulais même, pour qu'on n'en doutât pas, faire de cette traduction le titre principal de mon ouvrage, en le nommant simplement La Cosmogonie de Moyse; mais alors j'aurais placé sur le second plan la Langue hébraïque, qui, dans mon premier mouvement, devait être placée sur le premier; puisque c'était en cherchant à remonter à l'origine de la Parole, que j'avais rencontré cette langue, et que je l'avais particulièrement envisagée comme une de celles dont les principes grammaticaux pouvaient le plus sûrement conduire à cette origine inconnue, et en dévoiler les mystères.

Je ne répéterai point ce que j'ai dit dans ma Dissertation, et sur cette langue en elle-même, et sur sa culture et sur son perfectionnement chez les antiques Égyptiens, et sur sa transplantation, effet de

l'émigration providentielle des Hébreux; je ne parlerai ni de la dégénération rapide de ses expressions, qui de métaphoriques, intelligibles, universelles qu'elles étaient, devinrent propres, sensibles et particulières, ni de sa perte totale, ni des obstacles insurmontables que l'état temporel des choses apporta long-temps à son rétablissement: j'ai pris soin de prouver ces diverses assertions, autant que me l'ont permis l'obscurité des siècles et le défaut de monumens: j'ai établi ma Grammaire sur des principes dont la simplicité atteste la véracité et la force. Il ne s'agit plus maintenant que d'appliquer ces principes. Le Sépher se présente. Mais quelle foule de phantômes marchent à ses côtés!

Fils du passé et gros de l'avenir, ce livre, héritier de toute la science des Égyptiens, porte encore les germes des sciences futures. Fruit d'une inspiration divine, il renferme en quelques pages et les élémens de ce qui fut, et les élémens de ce qui doit être. Tous les secrets de la nature lui sont confiés. Tous. Il rassemble en lui, et dans le seul Berseshith, plus de choses que tous les livres entassés dans les bibliothèques européennes. Ce que la Nature a de plus profond, de plus mystérieux, ce que l'esprit peut concevoir de merveilles; ce que l'intelligence a de plus sublime, il le possède. Faut-il porter sur le voile qui le couvre une main téméraire? première et puissante difficulté.

Le Sépher sert de base à la religion chrétienne, comme il en sert aussi à la musulmane, et à celle qui réclame à justa titre le nom de leur mère commune, la judaïque; mais cette base leur est également inconnue à toutes trois : j'entends à toutes trois, en ce qui concerne l'enseignement vulgaire, car je sais qu'il existe, parmi les Israélites, quelques successeurs des Esséniens qui possèdent la tradition orale, et parmi les Chrétiens et les Musulmans, quelques hommes plus avancés que les autres dans l'interprétation des Livres sacrés. Les versions que ces trois religions possèdent, sont toutes faites dans l'esprit de celle des héllénistes, qui leur a servi de modèle : c'estrà-dire qu'elles livrent avec les formes extérieures de l'ouvrage de Moyse, seulement le sens le plus grossier et le plus matériel, celui que ce théograte avait destiné à servir de voile au sens spirituel dont il réservait la connaissance

aux initiés. Or, jusqu'à quel point faut-il découvrir cette base sur laquelle reposent les trois cultes dominateurs de la Terre? jusqu'à quel point faut-il éclairer les ténèbres mystérieuses dont elle a été environnée à dessein? seconde et non moins puissante difficulté.

Voilà les deux écueils que j'ai prévus dès long-temps, et dont j'ai déjà attaqué le principe dans ma Dissertation; car, s'il est vrai, comme tout me l'atteste, comme j'en ai le sentiment intime, que la Providence, ouvrant les portes d'un nouveau jour, pousse les esprits vers le perfectionnement des sciences, rappelle la Vérité éclipsée à dessein, hâte elle-même la chute des préjugés qui l'avaient servie dans des temps moins heureux; que sont ces écueils dont l'aspect épouvante? Des fantômes vains que le souffle de la vertu doit dissiper et dissipera.

L'Europe, après de longues ténèbres et de vives agitations, éclairée par les efforts successifs des sages de toutes les nations, et instruite par ses malheurs et ses propres expériences, semble être enfin arrivée au moment de jouir en paix du fruit de ses travaux. Échappée à l'hiver moral dont les brumes épais avaient long-temps obscurci son horison, elle a depuis quelques siècles éprouvé la chaleur fécondante du printemps. Déjà les fleurs de la pensée brillant de toutes parts, ont embelli les règnes d'Alphonse, de Médicis et de Louis XIV (\*). Son été spirituel s'approche. Les fruits vont succéder aux fleurs. Les esprits plus formés demandent des alimens plus solides.

Les religions antiques, et celles des Égyptiens surtout, étaient pleines de mystères. Une foule d'images et de symboles en composaient le tissu : admirable tissu! ouvrage sacré d'une suite non interrompue d'hommes divins, qui, lisant tour à tour, et dans le livre de la Nature et dans celui de la Divinité, en traduisaient en langage humain, le langage ineffable. Ceux dont le regard stupide, se fixant sur ces

des Troubadours occitaniques, un ouvrage où j'ai essayé de faire pour eux ce que Macpherson avait déjà fait pour les Bardes du nord. J'étais alors assez loin des idées qui m'occupent maintenant.

<sup>(\*)</sup> J'appelle le siècle d'Alphonse, celui où parurent les Troubadours occitaniques. Alphonse X, roi de Léon et de Castille, mérite par son amour pour les sciences de donner son nom au siècle qui les vit renaître en Europe. J'ai dans ma jeunesse, consacré à la mémoire

i

ŧ

ľ

l

1

τ

,

6

i H

Ė

ı

images, sur ces symboles, sur ces allégories saintes, ne voyaient rien au delà, croupissaient, il est vrai, dans l'ignorance; mais leur ignorance était volontaire. Dès le moment qu'ils en voulaient sortir, ils n'avaient qu'à parler. Tous les sanctuaires leur étaient ouverts; et s'ils avaient la constance et la vertu nécessaire, rien ne les empêchait de marcher de connaissance en connaissance, de révélation en révélation, jusqu'aux plus sublimes découvertes. Ils pouvaient, vivans et humains, et suivant la force de leur volonté, descendre chez les morts, s'élever jusqu'aux Dieux, et tout pénétrer dans la nature élémentaire. Car la religion embrassaient toutes ces choses; et rien de ce qui composaient la religion, ne restaient inconnu au souverain pontife. Celui de la fameuse Thèbes égyptienne, par exemple, n'arrivait à ce point culminant de la doctrine sacrée, qu'après avoir parcouru tous les grades inférieurs, avoir alternativement épuisé la dose de science dévolue à chaque grade, et s'être montré digne d'arriver au plus élevé.

Le roi d'Egypte seul était initié de droit, et par une suite inévitable de son éducation, admis aux plus secrets mystères. Les prêtres avaient l'instruction de leur ordre, augmentaient de science en s'élevant de grade, et savaient tous que leurs supérieurs étaient non seulement plus élevés, mais plus éclairés qu'eux. Ensorte que la hiérarchie sacerdotale, telle qu'une pyramide assise sur sa base, s'éclairait en s'élevant, et dans son organisation théocratique, offrait toujours la science alliée au pouvoir. Quant au peuple, il était à son gré tout ce qu'il voulait être. La science, offerte à tous les Egyptiens, n'était commandée à personne. Les dogmes de la morale, les lois de la politique, le frein de l'opinion, le joug des institutions civiles, étaient les mêmes pour tous; mais l'instruction religieuse différait suivant la capacité, la vertu, la volonté de chaque individu. On ne prodiguait pas les mystères, parce que les mystères étaient quelque chose; on ne profanait pas la connaissance de la Divinité, parce que cette connaissance existait; et pour conserver la vérité à plusieurs, on ne la donnait pas vainement à tous.

Voilà qu'elle était la situation des choses en Egypte, lorsque Moyse obéïssant à une impulsion spéciale de la Providence, marcha dans les

voies de l'initiation sacerdotale, et déployant une constance que le seul Pythagore eût peut-être depuis, subit toutes les épreuves, surmonta tous les obstacles, et bravant la mort présentée à chaque pas, parvint à Thèbes au dernier degré de la science divine. Cette science, qu'il modifia par une inspiration particulière, il la renferma toute dans le *Beræshith*; c'est-à-dire dans le premier livre de son Sépher, réservant les quatre livres suivans à servir comme de sauve-garde à celui-là, en donnant au peuple qui devait en être le dépositaire, des idées, des institutions et des lois, qui le distinguassent essentiellement de tous les autres peuples, en le frappant d'un caractère indélébile.

J'ai déjà d'un trait assez ferme, dessiné le tableau des révolutions diverses subies par le Sépher, pour qu'il doive être présent à mes Lecteurs, et que je puisse leur dire sans préambule aucun, que la situation des choses, en Europe, et sur tous les points de la terre où s'étend le culte judaïque et ses deux dérivés, le culte chrétien et l'islamite, est précisément l'inverse de ce qu'elle était en Égypte à l'époque où le germe de ce culte en fut détaché, et confié au peuple hébreu. Le Berœshith, qui contient tous les secrets de la nature élémentaire et divine, offert aux peuples, aux chefs des peuples, aux prêtres eux-mêmes, sous ses enveloppes les plus matérielles, commande également leur foi en cet état, et présente pour base de leur religion une suite d'images et de symboles que la raison humaine, au point où elle est parvenue, ne saurait plus que très-difficilement adopter.

Il n'y a point à dire, comme en Égypte, que la connaissance de ces images ou la révélation de ces symboles, puisse être donnée à qui la désire. Point du tout. Le sacerdoce judaïque, destiné à garder le Sépher de Moyse, n'a point été généralement destiné à la comprendre, et encore moins à l'expliquer. Possesseur des plus profonds mystères, il est à leur égard comme le peuple égyptien était à l'égard des siens; avec cette différence que sa position toute contraire ne le laisse pas libre de les pénétrer; car pour cela faire, il devrait reconnaître des supérieurs et s'adresser aux Esséniens, dont il condamne la doctrine, et dont il n'admet pas les traditions comme authentiques. D'ailleurs ces

Esséniens isolés, méconnus, souvent persécutés, n'offrent point aujourd'hui une garantie suffisante. Ainsi ce sacerdoce, d'autant plus attaché aux formes extérieures du Sépher qu'il est plus fidèle au but de son institution, peut se trouver plus loin de la science dans son chef même, que dans le dernier de ses prêtres; car son but, comme je viens de le dire, étant de conserver et non de comprendre, il a dû se borner à transmettre intact le dépôt sacré qui kui avait été confié; et ce devoir, il l'a rempli avec une force, une constance et une rectitude au delà de tout éloge.

Le sacerdoce chrétien en recevant ce dépôt des mains du sacerdoce judaïque, a-t-il contracté les mêmes obligations? c'est-à-dire s'est-il engagé à le transmettre fidèlement de génération en génération, sans jamais se permettre de l'ouvrir? Ceci est une question qu'il n'est point de mon sujet de résoudre. Mais dans l'état de civilisation et de lumières où l'Europe est parvenue depuis l'invention de l'imprimerie, le Sépher de Moyse n'est point resté un livre entièrement théologique. Répandu avec profusion dans toutes les classes de la société, grâce à cette admirable invention, il a pu être examiné par toutes sortes de personnes, et soumis à l'analyse rigoureuse des savans. Toutes les sectes s'en sont tour à tour emparées, et y ont cherché à l'envi des raisons pour défendre leur croyance. Les disputes nombreuses qu'ont fait naître les diverses interprétations dont on a cru le texte susceptible, ont rendu ce texte de plus en plus populaire; ensorte qu'on peut dire avec raison que ce livre est aussi devenu classique. C'est sous ce dernier rapport que tous les écrivains laïques le considèrent aujourd'hui en Europe, et que je l'ai considéré moi-même (\*). J'ai donc traduit la Cosmogonie de Moyse, en littérateur, après avoir restitué en grammairien la langue dans laquelle cette cosmogonie est écrite dans son texte originel.

Ainsi ce n'est point pour les théologiens que j'ai écrit, mais pour les littérateurs, pour les gens du monde, pour les savans, pour toutes 1

ŗ

ļ

<sup>(\*)</sup> L'étude du Sépher de Moyse, trèsrépandue en Allemagne et en Angleteire, et

sent, a fait naître dans ces contrées une science nouvelle que les savans modernes l'examen des diverses parties qui le compo- connaissent sous le nom d'Exegèse.

les personnes curieuses de connaître les mystères antiques, et de voir jusqu'à quel point les peuples qui nous ont précédé dans la carrière de la vie, avaient pénétré dans le sanctuaire de la nature, et dans celui de la science; car je crois avoir assez fortement exposé mon opinion touchant l'origine du Sépher: ce livre est, selon les preuves que j'en ai données dans ma Dissertation introductive, un des livres géniques des Égyptiens, sorti, quant à sa première partie appelée Berceshith, du fond des temples de Memphis ou de Thèbes: Moyse, qui en reçut les extraits dans le cours de ses initiations, ne fit que les lier entr'eux, et y ajouter, selon la volonté providentielle qui le guidait, les lumières de sa propre inspiration, afin d'en confier le dépôt au peuple dont il était reconnu pour le prophète et le législateur-théocrate.

Ma traduction de la Cosmogonie de Moyse ne doit donc être considérée que comme un ouvrage littéraire, et nullement comme un ouvrage théologique. Je n'ai point prétendu qu'elle commandat à la foi de personne, et encore moins qu'elle pât l'affliger. J'ai soigneusement écarté de mes notes tout ce qui pouvait avoir trait aux disputes théologiques; me bornant à prouver grammaticalement le sens que j'ai donné aux mots, et à montrer la forte connexion de ce sens avec ce qui allait suivre ou avec ce qui avait précédé. Je ne me suis exprès engagé dans aucun commentaire; laissant au Lecteur le soin de faire de lui-même et selon sa manière de voir, les rapprochemens qu'il jugerait convenables.

Du reste, ce n'est point par timidité ou par ignorance des raisons qui pouvaient me servir, que j'ai évité la controverse théologique; c'est par respect pour l'Église chrétienne, qui, ne devant recevoir ses lumières que d'elle-même, doit connaître parfaitement jusqu'à quel point elle doit, ou ne doit pas adopter les idées nouvelles que je lui présente. Ges idées, purement littéraires, tant qu'elles resteront dans mon livre, pourraient devenir théologiques, et le deviendraient irrésistiblement en passant dans les livres des théologiens, de quelque manière que s'opérât ce passage. C'est à quoi ils doivent bien faire attention, afin de ne point m'imputer ensuite des mouvemens religieux qui seraient leur ouvrage.

1

1

ľ

l

j

]

l

٤

1

3

5

. £

Je pense, quel que soit d'ailleurs le sort de mon livre, que ce ne sera point du côté des Chrétiens réformés, Luthériens ou Calvinistes que je trouverai des détracteurs. Car, quel est en Allemagne, en Angleterre ou ailleurs, le protestant un peu instruit des motifs de la réformation, qui n'ait appris de bonne heure à peser les autorités et à les apprécier à leur juste valeur? Quel est le disciple de Luther ou de Calvin, qui ne sache qu'une version quelconque du Sépher ne peut jamais faire règle en matière de foi, et dans aucun cas, ne doit usurper la place du texte original, pour se faire suivre de préférence? S'il prétendait le contraire, ne nierait-il pas le principe fondamental de sa secte, et n'en désavouerait-il pas les auteurs? Qu'ont dit Luther, Zwingle, Calvin, et avant eux, Jean Hus, Wiclef et Bérenger? que l'Ecriture seule était et devait être la règle de la foi; et que tout homme d'un entendement sain, d'un esprit juste, en devenait le légitime interprète, après s'être mis par ses études en état de l'être, ou lorsque Dieu avait daigné lui en accorder l'intelligence. Or, de quelle Ecriture parlaient ces promoteurs de la réforme, ces fières antagonistes de l'autorité sacerdotale? était-ce de l'Ecriture des hellénistes, ou de celle de S' Jérôme? non pas assurément, mais de l'Ecriture originelle : et cela est si vrai que, suspectant avec juste raison ces copies imparfaites d'avoir été légèrement approuvées, ils entreprirent presque tous une nouvelle traduction du texte. S'ils ne réussirent pas dans les interprétations qu'ils donnèrent du Sépher, c'est que les moyens, et non la volonté, leur manquèrent pour cela. J'ai assez dit au début de cet ouvrage, comment l'état temporel des choses s'opposait alors à leurs désirs. Il est inutile de me répéter, et d'ailleurs ce n'est pas ici de quoi il s'agit. Qu'ils aient réussi ou non, il n'importe. Ils l'ont tenté, c'est assez pour légitimer mes efforts aux yeux des réformés; et c'est tout ce que j'ai prétendu faire.

Que, si parmi le sacerdoce catholique il se trouvait des hommes assez judicieux pour considérer, dans cet ouvrage purement littéraire, ce qu'il pourrait avoir d'utile à la morale et à la Religion en général, et qui, prêts à recevoir la vérité si elle leur était démontrée, n'atten-

dissent qu'une autorité légale qui les déterminât à examiner; je pourrais les satisfaire: car ce n'est point faute d'armes que j'évite les controverses, mais faute de goût. Voici deux autorités qu'ils ne récuseront pas. La première est de S' Paul, le plus savant des apôtres: elle prouve que, déjà de son temps, c'était une opinion reçue que les Juiss n'entendaient plus le texte du Sépher, n'ayant pas la force de soulever le voile que Moyse avait étendu sur sa doctrine.

La seconde est de S' Augustin, le plus instruit des Pères de l'Église. Elle sert de preuve à ma traduction entière, en donnant aux deux premiers versets du Beræshith, exactement le même sens que moi; sens tout-à-fait opposé à la vulgate, et dont tout le reste découle irrésistiblement.

"C'est Dieu, dit l'apôtre, qui nous a rendu capables d'être les mi"nistres de la nouvelle alliance, non de la lettre, mais de l'esprit.....

"Aussi, remplis d'un tel espoir, nous parlons très-ouvertement et ne

"faisons pas comme Moyse qui se couvrait le visage d'un voile, afin

"que les enfans d'Israël ne comprissent pas le mystère de ce qui est

"abrogé: mais leurs pensées se sont endurcies, car jusqu'à ce jour, ce

"même voile demeure sans être levé sur le texte de l'ancienne alliance

"quoique abrogée en Christ; et tandis qu'aujourd'hui même on leur

"lit Moyse, ce voile reste étendu sur leur cœur "..... (\*)

### (\*) Epist. Corinth. II. ch 3.

Voici ce passage remarquable de St. Paul dans son texte hellenistique, avec une interprétation interlinéaire en latin.

..... Αλλ' ή καυότης ήμων έκ τοῦ Θεοῦ.
...... Sed sufficientia nostra ex Deo,
ος καὶ κανωσεν ήμᾶς διακόνους καινῆς διαqui et idoneus fecit nos ministros novi tesθάκης; οὐ γραμμάτος, ἀλὰ πνεύματος.....
tamonti; non litterw, sed spiritus.....
ἔχοντες οῦν τοιαύτην ἐλπίδα, πολλὺ παρρεσία
habentes igitur talem spem, multa libertate
fiducia
χρώμεθα: καὶ οὐ καθάπερ Μουσῆς, ἐτίθει
utimus. et non secut moyecs, ponebat

καλυμμα έπι το πρόσωπου έαυτοῦ πρός το μή. sunna velamen super faciem άτενίσαι τους υίους Ισραήλ είς το τέλος του filios lsrael in finem hujus καταργουμένου. Αλλ' έπωςώθη τὰ νοήματα abrogati. Sed obduruerunt cognitationes αὐτῶν ἄχρι γάρ τῆς σήμερον τὸ αὐτὸ κά-corum; usquo onim hodic id ipsum veid ipsum veλυμμα ἐπί τῆ ἀναγνώσει τῆς παλαΐας διαθήκης lamen super lectionem μένει μη ανακαλυπτόμενου, δ τι εν Χριζώ rovelatum, quod in Christo καταργείται. Αλλ' έως σήμερον, ήνίκα άνα-abrogatur. Sed donec hodie, cum leγινώσκεται Μουσής, κάλυμμα έπί την καρδίαν aitur Moyses, velomen super σύτων κείται,.... corum positum est ....

S' Augustin examinant la question de la création, dans son livre de la Genèse, contre les Manichéens, s'exprime ainsi: « Il est dit; dans » le principe, Dieu fit le ciel et la terre; non pas que cela fut en » effet, mais parce que cela était en puissance d'être; car il est écrit » que le ciel fut fait ensuite. C'est ainsi que, considérant la semence » d'un arbre, nous disons qu'il y a là des racines, un tronc, des rameaux, le fruit et les feuilles; non pas que toutes ces choses y soient » formellement, mais virtuellement et destinées à en éclore. De même, » il est dit, dans le principe, Dieu fit le ciel et la terre; c'est-à » dire la semence du ciel et de la terre; puisque la matière du ciel et » de la terre était alors dans un état de confusion. Or, comme il était » certain que de cette matière devaient naître le ciel et la terre, voilà » pourquoi cette même matière était déjà potentiellement appelée le » ciel et la terre »..... (\*)

Il me paraît difficile de rien ajouter à des textes aussi précis. Je m'abstiendrai de tout commentaire sur celui de St Paul; mon dessein n'étant pas d'ailleurs, comme je l'ai dit, d'entrer en lice avec les théologiens. Seulement je crois devoir dire que St Augustin, assez jeune encore lorsqu'il composa ses livres de la Genèse contre les Manichéens, et qu'on pourrait peut-être accuser de s'être laissé emporter à la fougue de son imagination, fut si loin de désavouer par la suite l'opinion que je viens de rapporter, que la rappelant dans les confessions de sa vieillesse, il ne craint pas de la regarder comme une inspiration divine: « N'est-ce pas toi, ô Seigneur, s'écrie-t-il, n'est-ce pas toi qui » m'as appris, qu'avant de façonner cette matière informe, et d'en » distinguer les parties, elle n'était aucune chose en particulier, au» cune couleur, aucune figure, ni corps, ni esprit » ?.....

ces, et robur, et ramos, et fructus, et folia, non quia jàm sunt, sed quia indè futura sunt. Sic dictum est: in principio fecit Deus acelum et terram, quasi semen cueli et terra, cum in confuso adhuc esset cueli et terra materia: sed quia certum erat indè futurum esse culum et terram, jàm et ipsa materia, cuelum et terra appelata est. (L. I. c. 3. num. 11).

i

Ē

i

<sup>(\*)</sup> Je donne le texte même de S<sup>t</sup> Augustin, afin que l'on puisse le comparer avec ma traduction....

a Dictum est: In principio fecit Deus costum et terram; non quia jam hoc erat, sed quia hoc esse poterat: nam et colum scribitun postel factum. Quemadmodum si Semen arboris considerantes, dicamus ibi esse radi-

Et plus loin: «Si je te confesse, à Seigneur, et de bouche et par écrit, » ce que tu m'as enseigné au sujet de cette matière.... ce que tu m'as » découvert sur cette question difficile..... mon cœur ne cesse pas » pour cela de te rendre honneur, et de t'adresser son cantique de » louanges, des choses qu'il ne saurait jamais exprimer ».

Mais c'en est assez pour les hommes judicieux dont j'ai parlé; les autres ne manqueront pas de raisons pour donner l'entorse au texte de S' Paul, et pour infirmer ce que dit S' Augustin. 'A la bonne heure; qu'ils gardent soigneusement et sans l'ouvrir jamais, le coffre mystérieux qui leur a été confié; mais, puisque ce coffre, par un effet de la marche irrésistible des choses, est devenu le patrimoine d'une multitude de personnes de toute nation et de tout culte, qu'ils souffrent du moins que celles d'entr'elles qui, loin du service des autels, se sont vouées à l'étude des sciences, essayent d'en tirer des principes et des connaissances nouvelles qu'on puisse employer à l'avancement des lumières et au bien de l'humanité. Les temps ne sont plus où les vérités les plus simples ne pouvaient se montrer sans voiles. Les sciences physiques et mathématiques ont fait, parmi nous, des pas tellement grands; elles ont mis tellement à découvert les ressorts secrets de l'Univers, qu'il n'est plus permis aux sciences morales et métaphysiques de se traîner à leur suite couvertes des langes de l'enfance. Il faut que l'harmonie, rompue entre ces deux branches principales des connaissances humaines, se rétablisse. C'est ce que les savans, appelés à connaître la Nature dans son double sanctuaire, doivent essayer de faire, avec la prudence et les ménagemens nécessaires; car toute divulgation a des bornes qu'il faut savoir respecter.

Voilà pour les deux difficultés dont j'ai parlé au commencement de ce Discours. L'une et l'autre s'évanouissent devant ce que je viens de dire: d'abord, parce que les esprits, ouverts dès long-temps aux lumières de la raison, ne fournissent plus des alimens aux incendies religieuses; ensuite, parce que les rayons de la vérité, épurés aujour-d'hui au prisme de la science, éclairent les ames et ne les brûlent plus. D'ailleurs la forme que j'ai donnée à mon ouvrage, et l'échafaudage

6

scientifique dont j'ai été forcé de l'entourer, le défendront long-temps contre la popularité.

b

ľ

Ľ

ī

a

Cet échafaudage est immense. Le Lecteur en a déjà vu la première partie: c'est-à-dire le Vocabulaire radical où toutes le racines hébraiques sont venues s'expliquer sans efforts; la Grammaire dont les principes s'attachent à ceux même de la parole; et d'abord une Dissertation introductive où j'ai exposé ma pensée sur l'origine de l'hébreu, sur celle du Sépher, sur les diverses révolutions que ce livre a éprouvées, sur les versions qui en ont été faites, et principalement sur celle des hellénistes vulgairement appelée la version des Septante (\*).

Dans cette seconde partie, j'aborde la Cosmogonie de Moyse. Or, ce que j'appelle la Cosmogonie de Moyse, est compris dans les dix premiers chapitres du Beræshith, le premier des cinq livres du Sépher. Ces dix chapitres forment une espèce de décade sacrée, où chacun des dix chapitres porte le caractère de son nombre, ainsi que je le montrerai. On a prétendu que les divisions du Sépher, tant en livres qu'en chapitres et en versets étaient l'ouvrage d'Esdras. Je ne le pense pas. Ces dix chapitres qui renferment un tout, et dont le nombre indique le sommaire, me prouvent que la science des nombres était cultivée long-temps avant Pythagore, et que Moyse l'ayant apprise des Égyptiens, s'en servit dans la division de son ouvrage.

La Cosmogonie entière, c'est-à-dire l'origine de l'Univers, celle des Étres, depuis le principe élémentaire jusqu'à l'homme, leurs principales vicissitudes, l'histoire générale de la Terre et de ses habitans, est contenue dans ces dix chapitres. Je n'ai point jugé nécessaire d'en traduire davantage; d'autant plus que cela suffit pour prouver tout ce que j'ai avancé; que c'était assez m'imposer de travaux pour une fois, et que rien n'empêchera que tout autre, appliquant mes principes grammaticaux, ou moi-même reprenant la plume, nous ne puisszions continuer l'exploration du Sépher. Les bases étant solidement posées, l'édifice ne coûtera plus Hen à élever.

<sup>(\*)</sup> On retrouvera ici quelques phrases déjà mais ces répétitions ne pouvaient point être insérées dans le prospectus de cet ouvrage; évitées sans une affectation déplacée,

Le texte hébraïque que je rapporte est celui contenu dans la Polyglote de Paris. J'en ai conservé avec scrupule tous les caractères, sans en altérer aucun, sous prétexte de le réformer. J'ai également conservé de la ponctuation èhaldaïque tout ce qui m'a paru nécessaire à la lecture du texte, ou commandé par les règles grammaticales; je n'ai supprimé que les minuties massorethiques et les notes musicales, appelées improprement accens, dont j'ai assez dit dans ma Grammaire, que je regardais l'usage comme absolument étranger au sens, et bon seulement pour les Juiss de la synagogue, qui veulent continuer à psalmodier une langue perdue depuis vingt-cinq siècles.

J'ai considéré ce texte comme correct, et je me suis bien gardé de m'embarrasser l'esprit du paradoxe tout à fait étrange de ceux qui ont prétendu que les Juiss avaient à dessein falsifié leurs Écritures. Je sais que, parmi les Pères qui ont soutenu ce paradoxe, on cite S' Justin, martyr, S' Irénée, Tertullien, et d'autres: mais outre que ces Pères entendent toujours, par le texte hébreu qu'ils dénigrent, la version grecque d'Aquila, ou celle de Symmaque, versions saites en opposition de celle des Septante, c'est que malheureusement ils ne savaient pas un mot d'hébreu. Or, comment des gens qui ne savent pas une langue peuvent-ils dire qu'un livre écrit dans cette langue, un original, ne vaut pas la traduction qui en a été saite? Pour soutenir une pareille assertion, il saudrait citer les passages salsissés et prouver que les mots, que le style, en sont visiblement altérés. Voilà ce qu'ils étaient incapables de saire.

Quand on sait avec quel soin religieux, avec quel scrupule, avec quel excès d'attention les Juis copient le texte sacré du Sépher, et le conservent, on ne saurait admettre de pareilles idées. On peut voir dans Maimonides quelles sont les règles prescrites à cet égard. Elles sont telles, qu'il est impossible que la moindre erreur, que le moindre oubli, puissent se glisser jamais dans les manuscrits destinés à l'usage des synagogues. Ceux qui n'ont pas vu ces manuscrits ne peuvent se faire une idée de ce què peut la patience aidée du zèle religieux. Le P. Morin et Vossius, qui ont adopté le paradoxe des Pères de l'Église, . ''

prouvent bien par là jusqu'à quel point le préjugé peut obscurcir la science et la rendre vaine. Si le texte original offre quelques erreurs, elles sont légères, et sont toutes antérieures à Esdras, ou du moins à la version des Septante. Il est vrai que les manuscrits des synagogues sont sans aucune espèce de points-voyelles ni d'accens; mais, comme je l'ai assez répété, le sens ne dépend jamais de ces points. Le sens dépend de la racine, du signe qui la régit, et de la place que le mot occupe. Il faut toujours, avant de déterminer la signification d'un mot hébreu quelconque, interroger le sens primitif de la racine, ce qui est facile si cette racine est employée pure; si le mot est composé, il faut s'abstenir de toute interprétation avant d'en avoir fait l'analyse grammaticale, suivant les règles que j'ai données, et sur lesquelles l'usage de mes notes répandra beaucoup de clarté. Le sens primitif de la racine étant toujours générique, il faut d'abord le modifier par le signe, ou les signes dont cette même racine peut être accompagnée, et ne le particulariser jamain, suivant le conseil du judicieux Maimonides, sans avoir médité long-temps sur le sujet dont il est traité, sur l'occasion qui amène l'expression, sur la pensée de l'Écrivain, sur le mouvement du style propre ou figuré, et sur toutes les circonstances qui parmi un grand nombre de significations, inclinent le mot à l'une plutôt qu'à l'autre. L'utilité des points-voyelles se borne à donner la prononciation vulgaire du mot, et à déterminer ses formes grammaticales, soit comme nom, verbe ou relation. C'est en cela seul que ces points sont bons à consulter; encore doit-on s'en méfier souvent, car la massore moderne, d'après laquelle ils sont posés, a pu se tromper et confondre le nom avec le verbe et les diverses modifications de l'un et de l'autre.

J'ai transcrit le texte original en caractères français pour en faciliter la lecture aux personnes peu familiarisées avec les caractères hébraïques; j'ai taché, autant que je l'ai pu dans cette transcription, d'allier l'orthographe primitive avec la ponctuation chaldaïque. J'ai pour cela rendu avec soin, et conformément à l'Alphabet comparatif inséré dans . ma Grammaire, la valeur des consonnes; j'ai indiqué la présence des

quatre premières voyelles-mères N, 1, 1, 2, par un accent circonflexe sur les voyelles correspondantes a, oû, 6, l; et celle des trois autres 7, 7, y, par l'aspiration h, h et h. Lorsque les voyelles-mères 1, 2, y m'ont paru être passées à l'état de consonnes, je les ai exprimées par W, j et gh ou wh. J'ai indiqué les voyelles vagues de la ponctuation chaldaïque par les voyelles correspondantes françaises, sans accent. Quand j'ai trouvé une voyelle vague contrariant une voyelle-mère, je les ai amalgamées ensemble, en formant une sorte de diphtongue de leur réunion œ, œ, aï, ao, etc.

Il m'a paru convenable, avant de donner la traduction correcte du texte hébraique, d'en approcher le plus près possible par un mot-à-mot littéral, qui sit connaître à mes Lecteurs la valeur exacte de chaque terme de l'original avec ses formes grammaticales, suivant le génie de la langue de Moyse. Cela était très-difficile; non à cause de la construction oratoire, qui suivant constamment la marche directe, s'écarte très-peu de la construction française; mais à cause de la signification des mots, qui presque toujours métaphorique, et ne se trouvant point renfermée en français dans des termes analogues et simples. exige ordinairement la périphrase. Les langues asiatiques, en général, et particulièrement l'hébreu, ne peuvent se soumettre au motà-mot des langues européennes; et cela est facile à concevoir. Car, pour qu'un mot-à-mot put avoir lieu, il faudrait que des mêmes idées propres se fussent développées les mêmes idées figurées, ou que des mêmes idées universelles eussent découlé les mêmes idées particulières; ce qui est impossible entre des langues aussi opposées, aussi diverses, parlées par des peuples aussi différens, aussi éloignés les uns des autres, et par les temps et par les mœurs.

Pour obvier autant qu'il était en moi à cette difficulté, je me suis résolu à composer deux versions littérales, l'une en français et l'autre en anglais; afin que le mot à-mot de l'une éclairant le mot à-mot de l'autre, elles se soutinssent mutuellement et conduisissent ensemble le Lecteur au but d'siré. Fai choisi, entre toutes les langues européennes, la langue anglaise, comme une des plus simples, et celle dont la gram-

maire, moins sévère, me laissait le plus de facilité dans la construction. Je n'ai pas, je crois, besoin de dire qu'on ne doit point rechercher l'élégance ni le purisme grammatical dans ces deux versions, où je me suis permis à dessein les plus grandes licences.

J'ai appuyé ces deux versions de notes nombreuses, dans lesquelles, appliquant les principes développés dans ma Grammaire, j'ai prouvé la signification donnée à chaque mot du texte original de la manière la plus forte. C'est, là que, prenant un à un chaçun de ces mots, je l'ai analysé par sa racine, réduit à ses principes élémentaires, modifié par le signe, décomposé, recomposé, et confronté toutes les fois qu'il a été nécessaire avec le mot correspondant samaritain, chaldaïque, syriaque, arabe, éthiopique même, et grec.

Ainsi j'ai préparé la traduction correcte de LA Cosmogonie de Moyse, par laquelle je termine cet ouvrage. J'ose me flatter qu'il était difficile de préparer ce résultat par des moyens plus propres à en démontrer la vérité; de l'asseoir sur des bases plus solides, et d'y arriver après des efforts plus soutenus et moins sujets à l'illusion.

Voilà donc, comment remontant aux principes de la Parole, et rencontrant sur mes pas la pensée de Moyse, je me suis trouvé engagé à la faire connaître, et à présenter sous des traits moins défigurés l'ouvrage d'un homme célèbre, dont l'influence énergique, s'exerçant depuis trente-quatre siècles, a fait, sous divers noms, le destin de la Terre. Mon intention ayant constamment été pure, j'espère que les résultats en seront heureux.

Grace à la traduction que je donne du Sépher, Moyse ne sera plus l'écueil de la raison et l'éponvante des sciences naturelles. On ne verra plus dans sa Cosmogonie, ces contradictions choquantes, ces incohérences, ces images, ridicules, qui fournissaient des armes si terribles à ses ennemis. On ne verra plus en lui un homme borné, prêtant à l'Être des êtres les vues et les passions les plus étroites, refusant à l'homme son immortalité, et ne parlant jamais que de l'ame qui s'écoule avec le sang; mais un sage; initié dans tous les mystères de la Nature, rémissant aux lumières positives qu'il a puisées dans les

sanctuaires de Thèbes, les lumières de sa propre inspiration. Si le naturaliste l'interroge, il trouvera dans son ouvrage les observations accumulées d'une suite incalculable de siècles, et toute la physique des Égyptiens résumée en peu de mots : il pourra comparer cette imposante physique à celle des modernes, et juger en quoi l'une ressemble à l'autre, la surpasse, ou lui est inférieure. Le métaphysicien n'aura rien à lui opposer, puisque la métaphysique n'est point née parmi nous. Mais c'est le philosophe surtout qui découvrira dans son livre des analogies dignes de sa curiosité. S'il le veut bien, ce livre deviendra dans ses mains un véritable *Criterium*, une pierre de touche, au moyen de laquelle il pourra reconnaître dans quelque système de philosophie que ce soit, ce que ce système renferme de véritable ou de faux. Il y trouvera enfin ce que les philosophes ont pensé de plus juste ou de plus sublime ; depuis Thalès et Pythagore jusqu'à Newton et Kant. Mes notes lui fourniront beaucoup de données à cet égard.

Au reste, j'ai eu constamment sous les yeux, durant la longue composition de ces notes, les quatre versions originales : celle des Samaritains, les Targums chaldaïques, la version hellénistique dite des Septante, et la Vulgate latine de S' Jérôme. Je les ai citées quand il l'a fallu. J'ai fait peu d'attention aux autres versions; car il est prouvé, par exemple, que la version syriaque, faite sur celle des hellénistes, et qui s'accorde avec le grec lorsque celui-ci diffère matériellement de l'hébreu, a servi de texte à la version arabe; en sorte que ni l'un ni l'autre ne peuvent faire autorité. Mais il est inutile de revenir sans cesse sur des choses que j'ai assez expliquées.

The state of the s

The second secon

- note of the first property of the control of the

## LANGUE HÉBRAIQUE

RESTITUÉE.

Service and a

### SECONDE PARTIE.

# COSMOGONIE:

TEXTE ORIGINAL: VERSIONS LITTERALES: NOTES.

to the thirty of the short motion to

Tipling to gother them and the first of the second second

÷

### ספר בראשית א

### SÉPHER BERÆSHITH A.

3

Æ

ŝ

1

'n

1

į

¢

1

·

9

:1

.

е

Ľ

Ĺ

Ď

ו. Beræshith barâ Ælohîm æth-ואת־האַרֶץ: ha-shamaîm w'æth-ha-âretz.

dans ces Notes, d'examiner ni de discuter les opinions que les savans des siècles passes. Justs ou Chrétiens, ont émises sur le sens caché de ce mot, ou de ceux qui vont suivre. Ce serait une tâche aussi longue qu'ennuyeuse. J'expliquerai, mais je ne commenterai pas; car ce n'est point un système que j'établis, sur des conjectures ou des probabilités plus ou moins heureuses, mais la Langue même de Moyse que j'interprète selon ses principes constitutifs, que j'ai pris soin de développer assez.

Ainsi donc, sans m'embarrasser des interprétations diverses, bonnes ou mauvaises, qu'on peut avoir données au mol מראשום, je dirai que ce mot, dans la place où il se trouve, offre trois sens distincts: l'un propre, l'autre figuré, le troisième hiéroglyphique. Moyse les a employés tous les trois, comme cela se prouve par la suite même de son ouvrage. Il a suivi en cela, la méthode des Pretres Égyptiens; car je dois dire avant tout, que ces Prêtres avaient trois manières d'exprimer leur pensée. La première était claire et simple, la seconde symbolique et figurée, la troisième sacrée ou hiéroglyphique. Ils se servaient, à cet effet, de trois sortes de caractères, mais non pas de trois dialectes, comme on pourrait le penser. Le même mot prenait à leur gré le sens propre, figuré ou hiéroglyphique. Tel était le génie de leur Langue. Héraclite a parfaitement exprimé la différence de ces trois styles, en les désignant par les épithètes de parlant, significant, et cachant. Les deux premières manières, c'est-à-dire celles qui consisteient à prendre les mots dans le sens propre ou figuré, étaient oratoires; mais la troisième qui ne pouvait recevoir sa forme hieroglyphique qu'au moyen des caractères dont les mots étaient composés, n'existait que pour les yeux, et ne s'employait qu'en écrivant. Nos langues modernes sont entièrement inhabiles à la faire sentir. Moyse, initié dans tous les mystères du sacerdoce égyptien, s'est servi avec un art

### GENESIS I.

#### COSMOGONIE I.

1. AT-FIRST-IN-PRINCIPLE, he-created, Ælohím (he caused to be, he brought forth in principle, He-the-Gods, the-Being-of-beings), the-selfsameness-of-heavens, and-the-selfsameness-of-earth.

T. 2.

1. Premièrement - en - principe, il-créa, Ælohîm (il détermina en existence potentielle, Lui-les-Dieux, l'Étre-des-êtres), l'ipséité-des-cieux et-l'ipséité-de-la-terre.

4

infini de ces trois manières, sa phrase est presque toujours constituée de façon à présenter trois sens: c'est pourquoi nulle espèce de motà-mot ne peut rendre sa pensée. Je me suis attaché autant que je l'ai pu, à exprimer ensemble le sens propre et le sens figuré. Quant au sens hiéroglyphique, il eût été souvent trop dangereux de l'exposer; mais je n'ai rien négligé pour fournir les moyens d'y parvenir, en posant les principes et en donnant les exemples.

Le mot בראשים, dont il s'agit ici, est un nom modificatif formé du substantif אָר, la tête, le chef, le Principe agissant, infléchi par l'article médiatif, et modifié par la désinence désignative אָר. Il signifie proprement, dans le principe, avant tout; mais au figuré, il veut dire, en principe; en puissance d'être.

Voici confiment on peut arriver au sens hiéroglyphique. Ce que je vais dire sérvira d'exemple pour la suite. Le mot WAI, sur lequel s'élève le modificatif pront D, signifie bien la tête; mais ce n'est que dans un sens restreint et particulier. Dans un sens plus étendu et plus générique, il signifie le principe. Or, qu'est-ce qu'un principe? Je vais dire de quelle manière l'avaient conçu les premiers auteurs du mot WAI. Ils avaient conçu une sorte de puissance absolue, au moyen de laquelle tout être relatif est constitué tel; et ils avaient exprimé leur idée par le signe potentiel A, et le signe relatif V réunis. En écriture hiéroglyphique, c'était un point au centre d'un cercle. Le point central déployant la circonférence, était l'image de tout principe. L'écriture littérale rendant le point par N, et le cercle par D ou W. La lettre D représentait le cercle sensible, la lettre V le cercle intelligible qu'on peignait afté ou entoure de flammes.

על־ 1. על־ ברור וחשה על־ 2. W'ha-aretz haithalt thohou wa-

bohoù, w'hoshech hal-phene? th'hôm, w roûah Ælohîm merahepheth hal-phenei ha-maim.

Un principe ainsi conçu était, dans un sens universel, applicable à toutes les choses, tant physiques que métaphysiques; mais dans un sens plus restreint, on l'appliquait au feu élémentaire; et selon que le mot radical wn était pris au propre ou au figuré, il signifiait le feu, sensible ou intelligible, celui de la matière ou celui de l'esprit:

Prenant ensuite ce même mot www, dont je viens d'expliquer l'origine, on le faisait régir par le signe du mouvement propre et déterminant , et l'on obtenait le composé שאק, c'est-à-dire, en langage hiéroglyphique, tout principe jouissant d'un mouvement propre et déterminant, d'une force innée bonne ou mauvaise. Cette lettre 7 se rendrait en écriture sacrée par l'image d'un serpent, debout ou traversant le cercle par le centre. Dans le langage ordinaire, on voyait dans le mot עש, un chef, un guide, la tête de tel être, de telle chose que ce fût; dans le langage figuré on entendait un premier moteur, un principe agissant, un génie bon ou mauvais, une volonté droite ou perverse, un démon, etc.; dans le langage hiéroglyphique on signalait le Principe principiant universel, dont il n'était point permis de divulguer la connaissance.

Voilà les trois significations du mot war, qui sert de base au modificatif בראשית. On sent bien qu'il me serait impossible d'entrer dans de semblables détails sur tous les mots qui vont suivre. Je ne le pourrais sans outrepasser les bornes que je me suis prescrites et que la prudence commande. J'aurai soin seulement, en amalgamant les trois significations, de donner au lecteur intelligent toutes les facilités qu'il pourra desirer.

Au reste, voici, pour ne rien omettre dans ce premier article, comment les quatre versions originales rendent ce mot important. La version samaritaine dit ANNAPA, c'est-à-dire, en substantialité, en elementisation, en commencement. Le targum chaldaique porte מון בקרבוץ. que l'on peut traduire, dans le point culminant des assimilations universelles; dans l'antériorité des temps. Les hellénistes traduisent Ev apan, et

1

- 2. And-the-earth was continthe-waters (universal passiveness). des-eaux (passivité universelle).
- 2. Et-la-terre existait puissancegent-potentiality in-a-potentiality- contingente-d'être dans-une-puisof-being : and-darkness (a hard-sance-d'être : et-l'obscurité (force making-power) - was on-the-face compressive et durcissante) -était of-the-deep (fathomless-contin- sur-la-face de-l'abime (puissance gent-potentiality of being) and- universelle et contingente d'être); the-breath of-him-the-Gods (a et-le-souffle de-Lui-les-Dieux (force light-making-power) was-preg- expansive et dilatante) était-génénantly-moving upon-the-face of- rativement-mouvant sur-la-face

les latins, « in principio ». Les premiers se rapprochent beaucoup plus du samaritain, et les seconds du chaldaïque. Ce qui devait être; car, comme je l'ai dit, les hellénistes consultaient souvent la version samaritaine, et St. Jérôme, les rabbins de Tibériade attachés aux targums.

אָלב, il créa..... Il serait sans doute aussi long qu'inutile de s'arrêter sur les disputes nombreuses que ce mot a fait naître, et qui toutes se réduisent à savoir si le verbe ברוֹא signifie faire quelque chose de rien, ou simplement, faire quelque chose de quelque chose. Les rabbins de la synagogue et les docteurs de l'église, ont bien prouvé par ces luttes verbeuses, qu'ils n'entendaient, ni les uns ni les autres, la langue sur laquelle ils disputaient; car ils auraient vu autrement qu'ils étaient fort éloignés du point de la question. J'ai déjà eu occasion de chercher la vraie étymologie de ce verbe fameux, et j'ai prouvé qu'il signifiait, tirer d'un élément inconnu; faire passer du principe à l'essence; rendre même ce gui était autre, etc.; ainsi qu'on peut le voir au chapitre VII de ma Grammaire. Je l'ai dérivé du signe du mouvement propre 7 réuni à velui de l'action intérieure . Les arabes l'ont traduit par خلق, dont la racine de signifie une chose rare et ténue, une chose sans forme et sans consistance, un vide, un néant. Les grecs l'ont rendu par εποίησει, il fit, et les latins par « creavit », il créa. Cette dernière expression, bien entendue, n'est point éloignée de l'hébreu; car elle sort de la même racine élémentaire 7N, élevée sur le signe du mouvement propre 7 C'est le mot « Re », indiquant la chose au moyen de laquelle on agit, qui se trouve gouverné par le signe assimilatif 🗦,

: ניאֹכֶּוֹר אֲלְרֹוִים יְהִי־אוֹר רַיְהִי־אוֹר 13. Wa-îâomer Ælohîm îehî-âôr, wa-îehî-âôr.

dont les Étrusques faisaient un grand usage. Ce mot, devenu le verbe c-re-are, prend, dans ce nouvel état, un sens qu'on ne pourrait rendre exactement en français, qu'en forgeant le verbe choser. Les samaritains ont rendu l'hébreu par \$\frac{2}{2}\sqrt{2}\sqrt{4}, qui signifie proprement compacter, rendre dense et compact; ainsi que le prouve le chaldaïque \sqrt{2}\sqrt{2}. Le targum a conservé le mot primitif \$\frac{2}{2}\sqrt{2}.

אלהיה, AElohim. C'est le pluriel du mot אלהיה, nom donné à l'Étre-Suprême par les hébreux et les chaldéens, et dérivant lui-même de la racine א, qui peint l'élévation, la force et la puissance expansive; et qui signifie dans un sens universel, Dieu. C'est une remarque fort singulière, que ce dernier mot, appliqué au Très-Haut, n'est pourtant, dans son sens abstrait, que le pronom relatif celui ou ceux, employé d'une manière absolue. Les peuples asiatiques ont presque tous usé de cette métaphore hardie. אוֹד (hôà), c'est-à-dire lui, est en hébreu, en chaldaïque, en syriaque, en éthiopien, en arabe, un des noms sacrés de la Divinité; et il paraît bien que le mot persan المن (Goda), Dieu, qui se trouve dans toutes les langues du nord, dérive aussi du pronom absolu عن للا Lui-même. On sait assez que les philosophes grecs, et principalement Platon, ne désignaient pas autrement la Cause intelligente de l'Univers, que par le même pronom absolu το Αὐτό.

Quoi qu'il en soit, le nom hébraïque AElohim a été visiblement composé du pronom a et du verbe absolu Alla, Étre-étant, dont j'ai assez parlé dans ma Grammaire. C'est de la racine intime de ce verbe que se forme le nom divin in (Iah), dont le sens propre est la-Vie-absolue. Le verbe lui-même, réuni au pronom and, fournit in (AElôah), ce-Lui-qui-est, dont le pluriel AElohim, signifie exactement Lui-eux-qui-sont: l'Être des êtres.

Le samaritain dit \$\frac{1}{2}\text{\$\times\$ (Alah), dont la racine \$\times\$ se trouve encore dans l'arabe \$\times\$ (allah), et dans le syriaque \$\frac{1}{2}\times\$ (Alaha). Le chaldaïque seul s'éloigne de cette racine et traduit \*\*\* (Iaîì), l'Eleinité-des-éternités, qu'il applique aussi au nom ineffable de Dire, \$\frac{1}{2}\times\$ (Ihoah), dont je parlerai plus loin. Je renvoie aussi plus loin les mots \$\times\$ des cieux, et \$\column{7}{2}\times\$, la terre, pour ne pas trop grossir cet article.

- 3. And-he-said (declaring his will), HE-the-Being-of-beings: there-shall-be light; and-there- (shall be) -became light (intellectual elementising).
- 3. Et-il-dit (déclarant sa volonté), Lui-l'Être-des-êtres: serafaite-lumière; et- (sera) -fut-faite lumière (élémentisation intelligible).

ל: 2. ארן בדון, puissance-contingente-d'être dans-une-puissanced'être..... Si l'on examine le sens des quatre versions originales, on trouvera une grande différence entre ce qu'elles disent et ce que je dis. La version samaritaine porte : ጠጋየጠባት ጓሣሉች, distendue jusqu'à l'incompréhensibilité et très-rare. Le targum chaldaïque dit צדיא ורקניא, divisée jusqu'à l'anihilation et vaine. Les hellénistes traduisent ἀόρατος καί ακατοσκεύας ος, invisible et décomposée. St-Jérôme entend « inanis et vacua » inanée et v., ue, ou informe et vide. L'erreur dans laquelle tous ces traducteurs sont tombés ici, dépend d'une première chûte en apparence bien légère, mais dont les conséquences s'aggravant de plus en plus, les poussent dans un abîme dont rien ne saurait les tirer. Cette première erreur dépend de la manière dont ils ont entendu le premier mot du Sépher, le fameux בראשית. Ce mot ne les ayant frappés ni dans son sens figuré ni dans son sens hiéroglyphique, a entraîné tout le reste dans le sens propre et matériel qu'ils lui ont donné. Je prie le lecteur de faire une grande attention à ceci, car de là dépend toutes les incohérences, toutes les absurdités qu'on a reprochées à Moyse. En effet, si le mot בראשית signifiait simplement, au commencement, dans le principe des temps, ainsi qu'on le disait, comment les cieux et la terre, créés à cette époque, n'existeraient-ils pas encore au milieu des temps? comment auraient-ils besoin d'un développement successif? comment seraient-ils restés une éternité dans les ténèbres? comment la lumière aurait-elle été faite après les cieux et avant le soleil? concoit-on des cieux sans lumière? une lumière sans soleil, une terre invisible, inanée, vaine, sans forme, si elle est matérielle? etc. etc. Mais de quoi est-il question pour remédier à tout cela? de presque rien, de rien. Il est question d'entendre la langue que l'on traduit, et de voir que principe ne veut pas dire seulement dans le principe, Ex dexi, « in principio », mais bien En principe; c'est-à-dire, non encore en acte, mais en puissance; ainsi que St-Augustin l'avait pressenti. Voilà

אַר בּי טוֹב 4. Wa-îaræ Ælohîm æth-ha-aôr chi וַיַבְדֵּל אֵלחֹיִם בִּין הָאוֹר וּבִין הַחשׁרָּי

tôb, wa-îabeddel Ælohîm beîn ha-àôr w'bein ha-hosheèh.

ı€

t

35

L2

€

1

į

ŧ

€

H

ĵ

ū

i

ľ

į

la pensée de Moyse, pensée profonde qu'il exprime admirablement par les mots ההו ובה, dans lesquels il peint de main de maître cet état d'une chose, non seulement en puissance contingente d'être, mais renfermée encore dans une autre puissance d'être; enfin, sans figure, en germe dans un germe. C'est le fameux yzòs des grecs, ce chaos que le vulgaire a fini par matérialiser aussi, et dont je pourrais démontrer trèsfacilement la signification figurée et hiéroglyphique, s'il était nécessaire.

Les mots hébraïques ההו וכהו sont du nombre de ceux que les sages créent dans les langues savantes, et que le vulgaire ne comprend pas. Nous allons examiner leur sens figuré et hiéroglyphique.

Nous savons que le signe 7 est celui de la vie. Nous avons assez vu que ce signe étant doublé, formait la racine essentiellement vivante חה, qui, grâce à l'insertion du signe lumineux, devenait le verbe הוה, Etre-étant. Mais imaginons maintenant que, voulant exprimer, non pas une existence en acte, mais seulement en puissance, nous renfermions la racine verbale dans le seul signe de la vie, et que nous éteignions le signe lumineux i pour le ramener au signe convertible i; nous n'aurons plus qu'une racine comprimée où l'être sera latent, et pour ainsi dire en germe. Telle est la racine 37, sur laquelle s'élèvent les deux mots que j'explique. Cette racine, composée du signe de la vie, et de celui qui, comme nous le savons, sert de lien entre le néant et l'être. exprime merveilleusement bien cet état incompréhensible d'une chose lorsqu'elle n'existe pas encore, et qu'elle est néanmoins en puissance d'exister. Elle se trouve dans l'arabe so, où elle peint un desir, une tendance, une existence vague, indéterminée. C'est tantôt une profondeur insondable, هوي; tantôt une sorte de mort playsique, tantôt un espace éthéré, اهو, etc.

Moyse, à l'exemple des Prêtres égyptiens, prenant cette racine et la faisant régir par le signe de la réciprocite mutuelle 📆, en forma le mot ההך, au moyen duquel il exprima une existence contingente et potentielle, renfermée dans une autre existence potentielle, אמה, car ici il infléchit la même racine par l'article médiatif 3.

4. And-he-did-ken, HE-the-Gods that-light as good; and-he-made-a-division (he caused a dividing motion to exist) HE-the-Gods, betwixt the-light-(intellectual elementising) and-betwixt the-darkness (hard-making power).

4. Et-il-considéra, Lui-les-Dieux, cette lumière comme honne; et-il-fit-une-solution (il détermina un moyen deséparation) Lui-les-Dieux, entre la-lumière (élémentisation intelligible) et entre l'obscurité (force compressive et durcissante).

Ainsi donc, il n'est pas besoin de concevoir la terre invisible, décomposée, inanée, vague, vide, informe, ce qui est absurde ou contradictoire; mais n'existant encore qu'en puissance dans une autre puissance sementielle, qui devait se développer pour qu'elle se développât.

ושרא, l'obscurité..... Ce mot est composé de deux racines contractées, ארשראן. Il est remarquable dans son sens figuré et hiéroglyphique. Dans son sens figuré, c'est un mouvement comprimant et durcissant; dans son sens hiéroglyphique, c'est un combat, une opposition violente, entre les principes contraires du chaud et du froid. La racine שו exprime un mouvement violent et désordonné, causé par une ardeur interne qui cherche à se distendre. La racine א peint, au contraire, un sentiment de contraction et de resserrement qui tend à se centraliser. Dans la composition du mot, c'est la force comprimante qui l'emporte, et qui enchaîne l'ardeur interne forcée de se dévorer ellemème. Telle était l'idée que les Prêtres égyptiens se formaient de l'obscurité.

difiée maintenant par le signe réciproque , et revêtue du signe collectif , qui en développe la puissance dans l'espace infini.

vers la dilatation. C'est, dans un sens hiéroglyphique, la force opposée à celle des ténèbres. Que si le mot קשה caractérise une puissance compressive, une compression, le mot מון במון caractérisera une puissance expansive, une expansion. On trouvera dans l'un et dans l'autre, ce système éternel des deux forces opposées, que les sages et les savans de tous les siècles, depuis Parménide et Pythagore, jusqu'à Descartes et Newton, oni vues dans la Nature, et signalées par des noms différens.

קרא אַלרוֹיִם לְאוֹר יוֹם וְלַחֹשֵׁךְ קרא 5. Wa-îkerâ Ælohîm la-âôr Iôm,

w'la-hoshcèh kará laílah, wa-iehí hereb, wa-îehî-boker, lôm æhad,

e

t

Æ

Z

n

i

i

ť

1

Le mot hébraïque দা se compose du signe du mouvement propre 7, réuni à celui de l'existence élémentaire 7, par le signe convertible universel 3. La racine qui en résulte renferme toutes les idées d'expansion et d'exaltation, de souffle spiritueux, d'inspiration, d'animation, etc. Elle se trouve dans le chaldaïque 177, dans le syriaque 102, et dans l'arabe

מרחפת, générativement-mouvant.... Moyse, par un tour de phrase qu'il affectionne extrêmement, emploie ici, pour exprimer l'action du souffle dont il vient de parler, un verbe qui dérive de la même racine; c'est-à-dire, qui s'attache toujours au mot 777, et qui peint, comme je viens de le dire, un mouvement expansif et vivifiant. Le signe 🔁 qui le termine maintenant, y ajoute l'idée de génération active, dont il est le symbole hiéroglyphique. Le samaritain se sert du mot אבשב, dont la racine étant la même que celle de l'hébreu בשם, lui donne le sens d'iter d'un mouvement vital, d'animer. Au reste, le verbe hébraïque רחוֹש est le même que קרחוֹב, avec la seule différence du caractère D substitué au caractère D: il signifie, se dilater, s'épandre, s'agiter prolifiquement. L'arabe عب a le même sens

עה, R. שו et מים, R. מים, R. שו et מום.

יאמר, Et-il-dit.... On peut voir par l'étymologie que jai donnée de ce verbe important, au chapitre VII de ma Grammaire, qu'il ne signifie pas seulement dire, mais que, suivant l'occasion où il est employé, il peut atteindre à une signification beaucoup plus relevée. Or, est-il une occasion plus importante que celle où l'Être des êtres va manifester sa volonté créatrice? ne l'entendre que dans le sens propre, c'est le dégrader, c'est affliger la pensée de l'écrivain. Il faut comme le dit judicieusement Maimonides, spiritualiser le sens de ce mot, et bien se garder d'imaginer un discours quelconque. C'est un acte de la volonté, et comme l'indique la composition hiéroglyphique du verbe אבול, une puissance qui se déclare, se manifeste, et se réfléchit au dehors sur l'être qu'elle éclaire.

אוֹר, la lumière. Je ne puis trop le redire : tous les mots de la Langue hébraique sont formés de manière à porter en eux-mêmes la raison 5. And-he-assigned-for-name, ne-the-Gods, to-the-light, Day (universal manifestation); and-to-the-darkness, he-assigned-for-name, Night (nought manifested, all-knitting): and-there-was west-eve; and-there-was east-dawn (over and back again); Day the-first (light's first manifestation).

5. Et-il-assigna-nom, Lui-les-Dieux, à-la-lumière, Jour (manifestation universelle); et-à-l'obscurité, il-assigna-nom Nuit (négation manifestée, nutation des choses): et-fut-occident, et-fut-orient (li-bération et itération); Jour premier (première manifestation phénoménique).

de leur formation. Considérons le mot אָר, la lumière : il dérive directement du mot אָר, le feu. La seule différence de l'un à l'autre, c'est que dans le mot qui désigne le feu, c'est le signe convertible universel qui forme le lien entre le signe de la puissance n, et celui du mouvement propre : tandis que dans le second, c'est le signe intelligible i. Allons plus loin. Si des mots אָר, on ôte le signe médiane i ou i, il nous restera la racine élémentaire in, composée de puissance et de mouvement, qui, dans toutes les langues connues, signifiera alternativement, la terre, l'eau, l'air, le feu, l'éther, la lumière, suivant le signe qui y sera joint. Voyez d'ailleurs le vocabulaire radical, R. אַר.

ברילון, et-(sera) -fut-faite.... Je ne dois point oublier de faire remarquer au Lecteur curieux de pénétrer dans les mystères antiques, que Moyse, profitant du moyen unique que lui offre le génie hiéroglyphique de la langue égyptienne, de changer à volonté le temps futur en temps passé, peint, en cette occasion, la naissance de la lumière, symbole de l'élémentisation intelligible, avec une vivacité que nulle langue moderne ne peut rendre, excepté le chinois. Il écrit d'abord אַרְּיִר אַרְיִּר וּ et répétant ensuite les mêmes mots avec la seule addition du signé convertible אָרִיר וּ il tourne brusquement le futur en passé, comme si l'effet eût suivi d'avance l'explosion de la pensée :

Cette manière de parler figurée et hiéroglyphique, découle toujours du sens primitif donné au mot principe; car les cieux et la terre créés en principe, et passant de puissance en acte, ne peuvent déployer successivement leurs forces virtuelles, qu'autant que la volonté divine

5

T. 2

הפִים יהִי רַקִּיעַ בְּתוֹדְ הַבָּיִם 6. Wa-faomer Ælohim fehi rakiwha וְיהָוּ בֻּבְרָּל בֵּין בַיִם לָבַיִם :

bethôch ha-maîm w'ihi mabeddil beîn maîm la-maîm.

**;**~ ĨŁ

li

4

ľ

ŭ

Ċ

ı

3

énoncée au futur, se maniseste au passé. L'Être des êtres ne connaît point de temps. Il n'y a que la langue égyptienne, où ce trope admirable ait pu avoir lieu même dans la langue parlée. C'était un effet oratoire, qui, du style hiéroglyphique, était passe dans le style figuré, et du figuré dans le propre.

א. 4. אירא, Et-il-considéra..... Moyse continue à faire parler l'Être des êtres, le créateur universel, au futur, en tournant l'expression de sa volonté au passé, au moyen du signe convertible. C'est une chose sur laquelle je n'insisterai plus, la supposant assez connue du Lecteur. Le verbe ראח, dont Moyse se sert en cette occasion, ne signifie pas seulement voir, mais considérer, en dirigeant volontairement le rayon visuel sur un objet. La racine 17 ou 17 composée du signe du mouvement propre réuni au convertible ou à celui de la manifestation, développe toute idée de raie, de rayon, de trace, de chose quelconque se dirigeant en ligne droite. Elle se joint à la racine אי uo אי, exprimant le but, le lieu, l'objet vers lequel incline la volonté, là où elle se fixe; et forme avec elle, le composé ראה, כאה, ou ראה, c'est-à-dire, la vision, l'action de voir, et l'objet même de cette action.

ריבדל, et-il-fit-la-séparation-absolue..... Le verbe בדול s'élève sur les deux racines contractées 7773. Par la première 73, on doit entendre toute idée d'individualité, de particularité, d'isolement, d'existence solitaire : par la seconde 57, toute espèce de division, d'ouverture, de disjonction. En sorte que le verbe dont il s'agit, signifie proprement l'action de particulariser, d'isoler l'un de l'autre, de faire la solution des choses, de les distinguer, de les séparer, etc. Moyse l'emploie ici selon la forme intensitive pour lui donner plus de force.

י. 5. איקרא, Et-il-assigna-nom..... Ce verbe s'élève sur la racine איז. qui signifie proprement un caractère, un signe caractéristique, une gravure.

Le mot samaritain PVI a laissé échapper l'expression première, et ne signifie plus que crier, émettre le son de la voix.

של, Jour..... La racine של renferme toute idée d'amas, de rassem-

6. And-he-said, HE-the-Gods, there-shall-be a-rarefying (a slackening, a loosening action) in-the-center of-the-waters: and-there-shall-be a-separating-cause (a lone-making action) betwixt the-waters towards-the-waters.

6. Et-il-dit, Lui-les-Dieux, il sera fait une-raréfaction (un desserrement, une force raréfiante) au-centre des-caux : et-il-sera-fait un-faisant-séparer (un mouvement de séparation) entre-les-caux envers-les-caux.

blement, d'entassement; c'est sous ce rapport qu'elle constitue le pluriel masculin des noms hébraïques. Dans son état naturel, elle fournit par restriction, le nom de la mer, et peint alors l'amas des eaux, l'entassement des ondes. Mais si l'on insère dans cette racine le signe lumineux 1, ce n'est plus l'amas des eaux qu'elle exprime; c'est, pour ainsi dire, l'amas de la lumière, le rassemblement de l'élément intelligible; c'est []17, la manifestation universelle, le jour. Voyez le vocabulaire radical, R. 7 et []2.

Je n'ai pas besoin, je pense, de faire remarquer combien cette marche grammaticale est digne d'attention. Mais je dois prévenir le Lecteur que la ponctuation chaldaïque, ayant supprimé presque toujours le signe du mot שלי, surtout au pluriel שלי; il en résulte que les mêmes caractères של ou שלי, signifient, suivant la circonstance, le jour, ou la mer; les jours ou les mers.

לילדו, la Nuit.... La formation de ce mot demande une attention toute particulière. Il faut voir le vocabulaire radical, R. ליל פול ליל et de l'amalgame de ces trois racines que se forme le mot dont il s'agit ici. Les mots anglais Nought et Knot tenant à la même racine que le mot Night, sont très-heureux pour faire sentir le sens figuré et hiéroglyphique attaché au mot hébreu הלילדו.

279, l'occident... Voici ce nom fameux dans toutes les mythologies anciennes, cet Erebe que nous avons tiré du grec έρεδος, et dont l'origine a tant inquiété les savans. Sa signification n'est point douteuse. Il rappelle toujours à l'esprit quelque chose d'obscur, d'éloigné, de disparu. Les hellénistes qui l'ont rendu dans cet endroit par ἐσπέρα, et les latins par « vespere », le soir, en ont visiblement affaibli le sens. On le trouve pour signifier l'occident, et toutes les idées qui y ont rapport, non seulement en hébreu, mais en chaldaïque, en syriaque, en éthio-

ייעש אלהים את־הרקיע ויכד 7. Wa-fahas Ælohim æth-ha-rakîwħa wa-îabeddel beîn ha-maîm asher mithahath la-rakiwha, w'beîn ha-maîm âsher mehal laralkwha, wa-iehi èhen.

1

ŀ

ı

pien et en arabe. Le nom de ce dernier peuple en dérive, ainsi que je l'ai dit dans ma Dissertation introductive.

בקר, l'orient..... Ce mot, élevé sur la racine קד régie par le signe ב, indique une chose dont le cours est réglé, et qui se présente constamment de même; une chose qui se renouvelle sans cesse. L'arabe dit On trouve ce mot employé quelquefois pour exprimer la lumière. le syriaque conferme souvent l'idée de l'inspection, de l'exploraration. Les hellénistes, en restreignant sa signification au mot moon, le matin, ont suivi à dessein le sens propre et vulgaire. La version samaritaine était moins restreinte, elle traduit ארב et pa, par אין et pa, par et AIM; C'est-à-dire, ce qui rampe, tombe, finit, et ce qui s'élève, commence, signale. Le targum chaldaïque dit la même chose: ממי et 75%. Les mots anglais over and back, que j'ai employés dans le motà-mot, tiennent aux mêmes racines que les mots hébraïques, et en rendent le sens figuré avec beaucoup d'énergie.

ל, une raréfaction.... Les hellénistes ont traduit ce mot par le grec τερέωμα, qui signifie une chose ferme, solide; et St-Jérôme les a imités en disant « firmamentum », un firmament. Cette version fait une injure grossière à Moyse, qui n'a jamais pensé que l'espace éthéré fut ni ferme ni solide, comme on le lui fait dire; au contraire, la racine 🎮, dont il tire cette expression, renferme l'idée de ténuité et d'expansion. Le verbe ריק ou קיין, qui en découle, signifie être raréfié ou rendu vide. Enfin le verbe composé אָלְקוֹע, d'où dérive le mot dont il s'agit, ne présente que le sens d'étendre et d'atténuer. On ne voit pas trop comment les hellénistes ont pu voir dans tout cela leur solide τερέωμα; à moins d'adopter l'idée de Richard Simon, qui pense qu'ils ont suivi, en cette occasion, le jargon informe qu'on parlait alors à Jérusalem. (Hist. crit L. II, cn. 5). La version samaritaine traduit le mot רקיע, par אוואד, c'est-à-dire, un ordre, une harmonie, un arrangement de parties : idée fort éloignée de la solidité. Peut-être

7. And-he-made, HE-the-Gods, that-selfsameness-of-the-rarefying (loosening power, ethereal expanse): and-he-did-effect-a-separating-cause betwixt the-waters which-were below by-the-rarefying (sinking down) and-betwixt the-waters which-were above by-the-rarefying (raising up) and-it-was-so.

7. Et-il-fit, Lui-les-Dieux, cette-ipséité - de - la - raréfaction (cette force raréfiante; l'espace éthéré); et-il-fit-exister-une-séparation entre les-eaux qui-étaient par-en-bas (affaissées) de-l'espace-éthéré et-entre les-eaux qui-étaient par-en-haut (exaltées) de-l'espace-éthéré: et-ce-fut ainsi.

les hellénistes ont-ils jugé convenable de matérialiser cette expression. Quoi qu'il en soit, l'arabe 3, le syriaque même 2, et l'analogue éthiopien 3,99 (rakk), confirment toutes les idées de subtilité, de ténuité et de spiritualité qui est dans l'hébreu.

racines et le sens figuré et hiéroglyphique : dans le point sympathique et central de la passivité universelle. Place qui convient parfaitement à une force raréfiante et dilatante, telle que l'entend Moyse. Mais les hellénistes, ayant jugé convenable, comme je viens de le dire, de changer cette force intelligible en une solidité sensible, ont été conduits à changer tout le reste. Le mot אמני , qui est visiblement un facultatif continu selon la forme excitative, exprimant l'action de faire exister une séparation entre diverses natures, ils l'ont changé en un substantif, et n'y ont vu qu'une séparation produite par l'espèce de mur qu'ils avaient créé. Le verbe arabe אא, qui s'attache à la même racine que l'hébreu און, exprime une mutation de nature ou de lieu.

v. 7. PPTTM, Cette-ipséité-de-la-raréfaction...... On se sera sans doute aperçu dès le premier verset de ce chapitre, que je donnais, suivant la circonstance, un sens particulier à la préposition désignative TM, ayant rendu propriéd par le mot-à-mot l'ipséité-(l'objectivité)-des-cieux: c'est qu'en effet, comme j'ai eu soin de le dire dans ma Grammaire (Ch. IV, §. 3), cette préposition exprime souvent plus qu'une simple inflexion désignative, et qu'elle caractérise, surtout quand elle est suivie de l'article déterminatif 7, comme en cette oc-

ניקראאלהים לרקיעשמים ויהי 8. Wa-ikerā Ælohîm la-rakîwha shamaîm, wa-îehî hereb, wa-îehî boker, Iôm shenî.

יאמר אלהים יקור המיב 9. Wa-faomer Ælohîm îkkawoû hamaîm mithahath ha-shamaîm ælmakôm æhad, w'theraæh ha-îabashah, wa-îehî-chen.

casion, la substance même, l'objectivité, l'ipséité de la chose qu'elle sert à désigner.

החחם, par-en-bas.... למעל, par-en-haut.... Ces deux relations adverbiales ont, dans cette circonstance, un sens figuré et hiéroglyphique, très-essentiel à connaître. Le voici. La première חשם, a pour racine nn, renfermant toute idée de saisissement, de terreur, de resserrement. Cette racine, gouvernée par le signe sympathique 71, devient, dans un sens abstrait, l'expression de tout ce qui est affaissé et inférieur. La racine de la seconde de ces relations est, au contraire 79, qui entraîne avec elle toute idée de distension, d'exaltation sensible. Elle est le renforcement de la racine 77, qui développe un sentiment de joie et d'hillarité.

- א. 8. שמש, cieux.... Je donnerai plus loin l'étymologie de ce mot. Seulement, je prie le Lecteur de remarquer ici que les cieux ne se développent que successivement, et après la formation de l'espace éthéré : ce qui prouve qu'ils n'ont d'abord été créés qu'en principe, ainsi que je l'ai dit.
- v. 9. 11p1, elles-tendront-fortement..... La racine 17, d'où vient le verbe mp, exprime tout penchant, toute inclination, tout mouvement d'une sorce aveugle mais irrésistible vers un but. La version samaritaine dé-

- 8. And-he-assigned-for-name, ne-the-Being-of-beings, to-the-ethereal-expanse, *Heavens* (exalted and shining waters): and-there-was west-eve, and-there-was east-dawn (over and back again) Day the-second (light's second manifestation).
- 9. And-he-said, HE-the-Gods, there-shall-drive (tend-to) the waters from-below (from-the-sinking down) the-heavens, towards a driving-place, one (single); and-there-shall-be-seen the-dryness: and-it-was-so.
- 8. Et-il-assigna-nom, Lui-l'Être-des-êtres à-l'espace-éthéré, Cieux (les eaux éclatantes, élevées): et-fut-occident, et-fut-orient (libération et itération). Jour second (seconde manifestation phénoménique).
- 9. Et-il-dit, rur-les-Dieux, elles tendront-fortement (inclineront, se détermineront par un mouvement irrésistible) les-eaux par-en-bas (de l'affaissement) -des-cieux, vers un-lieu-déterminé, unique; et se-verra-l'aridité: et-ce-fut-ainsi.

nature le sens figuré de cette expression d'autant plus énergique, que Moyse l'emploie selon la forme verbale intensitive, en la restreignant au sens propre, et se servant du verbe "JA, selon la forme réfléchie JAMI; c'est-à-dire, elles seront ensemble confluentes, les eaux....

le verbe त्राष्ट्र, tient à la même racine. C'est une figure à laquelle cet écrivain hiérographe ne manque jamais, et qui prouve la connaissance intime qu'il avait de sa langue : toujours on voit marcher ensemble le verbe sortant du substantif, ou le substantif sortant du verbe, comme pour se confirmer et se soutenir mutuellement. Dans cette occasion, la racine paqui exprime la tension vers un but, la force qui pousse de puissance en acte, produit d'abord le verbe pap, qui peint le mouvement vers ce but: celui-ci, s'étant revêtu du caractère pa, comme signe collectif, devient le verbe pp, dont le sens est de substantialiser, d'établir en substance, de pousser de puissance en acte. Ce même verbe, étant infléchi à son tour par le signe de l'action extérieure pa, devient le lieu même, le but du mouvement, l'acte résultant de la puissance.

יַּקְרָא אֱלֹרוֹיִם לַיִּבְּשָׁה אֶרֶץ וּלְּמִקְוֵה 10. Wa-îkerâ Ælohîm la-îabashah Aretz, w'l'mikweh ha-maîm karâ מוֹב: îammîm,wa-îaræÆlohîm chi-tôb.

V

11

1

à Fi

t

12

Ľ

,

ì

l

Ainsi les eaux, mues au centre par une force expansive et raréfiante qui tend à y faire une séparation des parties subtiles et des parties denses, les eaux, image de la passivité universelle, s'élèvent d'un côté pour former l'espace éthéré, et tombent de l'autre pour se reunir dans le gouffre des mers. J'ignore ce que les savans modernes pourront penser de cette physique; mais ce que je sais bien, c'est qu'elle n'est ni ridicule, ni méprisable. Si je ne craignais d'étaler dans ces notes une érudition hors de place, je répéterais ce que j'ai déjà dit touchant le système des deux forces opposées, admis, tant par les anciens que par les modernes: forces que Parménide appelait feu éthéré et nuit; Héraclite, voie d'en haut et voie d'en bas; Timée de Locres, intelligence et nécessité; Empedocle, amour et haîne; Platon, lui-même et ce qui n'est pas lui; Descartes, mouvement et résistance; et peut-être Newton, force centrifuge et force centripète, etc.

\*. 10. Taridité..... Ici la racine WN, dont j'ai déjà expliqué le sens, se trouve précédée du signe de l'action intérieure, et du signe de la manifestation et de la durée , pour témoigner l'action interne et continuelle de ce principe igné. Ainsi, c'est une chose, non seulement aridisée par le feu, mais une chose que le feu continue à brûler intérieurement, qui se révèle grâce à la force irrésistible qui fait tendre les eaux vers un lieu déterminé.

אר, terre...... Je fais à l'égard de la terre, la même remarque que j'ai faite à l'égard des cieux; et je passe ensuite à son étymologie. La R. primitive אר, contient les signes réunis d'une puissance stable, et d'un mouvement propre, continu, presque toujours violent. Ces deux signes qui paraissent opposés entr'eux, produisent une racine élémentaire qui se retrouve dans toutes les langues; et qui, exprimant tout ce qui appartient à l'élément principe ou à la nature en général, signifie, suivant les modifications nouvelles qu'elle reçoit, la lumière, l'éther, le feu, l'air, l'eau, la terre, et même le métal. La Langue hébraïque, qui n'est autre que l'égyptien primitif, possède cette racine dans toutes

137 157

10. And-he-assigned-for-name, HE-the-Gods, to-the-dryness, earth (terminating element); and-to-the-driving-place of-the-waters, he-assigned-for-name, seas (waterish streaming): and-he-did-ken, HE-the-Being-of-beings, that-as good.

10. Et-il-assign nom, Lui-les-Dieux, à-l'aridité, terre (élément terminant et bornant); et-à-latendance des-eaux, il-assigna-nom, mers (immensité acqueuse, manifestation de l'universelle passivité): et-il-considéra, Lui-les-Dieux, celaainsi bon.

ses modifications, ainsi qu'on peut le voir au vocabulaire radical, R.

Sans qu'il soit besoin d'examiner ici les diverses modifications de cette racine importante, qu'il me suffise de dire que, soit qu'on y ajoute les signes de la compression et du sens matériel, comme les Chaldéens et les Samaritains dans leurs mots pur, pur, ou var, soit qu'on y place, comme les hébreux, le signe y, qui exprime le terme et la fin de toute substance, on y trouve également la terre, c'est-à-dire, l'élément borné, figuré, tactile, compressif, plastique, etc.

Il faut remarquer qu'en augmentant la force de la racine אל dans son caractère potentiel א, on en fait חור ou חור, tout ce qui brule, tout ce qui embrase, soit au propre, soit au figuré; et qu'en doublant son mouvement on en forme ארר, tout ce qui est exécrable et maudit; et חור, tout ce qui est escarpé, rude, montueux, etc.

D'D', mers..... C'est-à-dire, l'immensité acqueuse: car le mot qui dédésigne les mers, n'est que le mot D'D, les eaux, précédé du signe de la manifestation. Quant au mot D'D en lui-même, voici l'histoire de sa formation.

La racine 70, 10 ou 10, renferme l'idée de la relation passive, du mouvement plastique et formateur. Elle se fait sentir dans les mots arabes 2, 2, d, qui ont tous rapport à cette idée. Les Hébreux en faisaient un grand usage dans l'idiôme vulgaire, sans en pénétrer entièrement le sens; cependant ils employaient, ainsi que les Chaldéens et les Syriens, le verbe 2020 pour exprimer la mutation des choses, et leur mouvement relatif. Le nom qu'ils donnaient à l'eau, en général, quoiqu'énoncé par la racine dont je parle, etait rarement au singulier; et, comme si leurs sages eussent voulu peindre par là le double mou-

וו הארץ דשא הארץ דשא 11. Wa-fâomer Ælohim, thadeshæ

ha-aretz deshæ hesheb mazeriha zerah, hetz pheri hosheh pheri le-minoù, asher zareh'ô-b'ô, hal ha-aretz, wa-fehf-chen.

ובע הארץ דשא עשב בוריע ורע בוריע ורע בוריע ורע בוריע ורע בוריע ורע 12. Wa-thôtzæ ha-aretz deshæ hesh-א אלהים כירטוב:

eb mazeriha zerah le-minehoù w'hetz hosheh pheri, åsher zareh'ô-b'ô le-minehoù : wa-îaræ Ælohîm chi-tôb.

Ċ

Ī

vement qu'elle renferme, ou qu'ils eussent connu sa composition intime, ils lui donnaient presque toujours le nombre duel : ממים, les doubles eaux.

Au reste, une chose fort singulière et qui ne doit pas échapper aux archéologues, c'est que, depuis les Chinois jusqu'aux Celtes, il semble que tous les peuples se soient entendus pour tirer du mot qui, dans leur langue, sert à désigner l'eau, celui qui sert de relation pronominale indéterminée. Les Chinois disent choui, l'eau, et choui, qui, quoi? Les Hébreux, מי ou מה, l'eau, et מי ou ים, qui, quoi? les Latins, aqua, l'eau, et quis, quœ, quod, qui, quoi? les Teutons et les Saxons, wasser, ou water, l'eau, et was ou wat, qui, quoi? etc.

J'ai remis ici à donner l'étymologie du mot prov, les cieux, parce qu'il s'attache à celui dont j'ai traité dans cet article, et qu'il ne signifie proprement que les eaux élevées, brillantes, glorifiées; étant formé du mot pp, les eaux, et de la racine p qui y est réunie. Cette racine renferme l'idée de tout ce qui s'élève et brille dans l'espace, de tout ce qui se distingue et se fait remarquer par son élévation ou son éclat. L'hébreu et le chaldaïque may, veut dire, heureux, transporté de joie ; l'arabe سلم a, à peu près , le même sens.

- II. And-he-said (declaring his will) HE-the-Gods: shall-cause-to-grow, the-earth, a-growing grass seed-yielding-seed, (sprout-yielding-sprout) vegetable-substance and-fructuous, yielding-fruit, after-the-kind-its-own which-has the-seed-its-own unto-il-self, uponthe-earth: and-it-was-so.
- 12. And-it-did-shoot-out, (yield forth), the earth, a-growing-grass seed-yielding-seed after-the-kind-its-own, and-a-vegetable-substance and-fructuous, which the-seed its-own unto-it-self (has), after-the-kind-it-self; and he-viewed, he-the-Being-of-beings, that-as-good.
- 11. Et-il-dit (déclarant sa volonté), Lur-les-Dieux; fera-végéter, la-terre, une-végétante herbe, germitiant-germe, substance fructueuse faisant-fruit, selon-l'espècesienne qui-ait semence-sienne dans-soi, sur-la-terre : et-ce-futainsi.
- 12. Et-elle-fit-sortir (provenir, naître), la terre, une végétante herbe, germinant-germe, d'après-l'espèce-sienne, et une-substance fructueusequisemence-siennedans-soi, (avait et aura) selon l'espèce-sienne; et-il-vit, Lui-l'Être-des-êtres, cela-ainsi-bon.

selon la forme excitative, mouvement actif, au temps futur. La phrase hébraïque est ici d'une délicatesse et d'une précision qu'il est presque impossible de faire entendre, même dans un mot-à-mot, ou je me permets les plus grandes licences, tant pour la forme que pour l'enchaînement des mots. Il n'y existe, au reste, aucune autre difficulté que celle qui nuît du génie idiomatique, et du tour de phrase affectionné par Moyse. Ce tour de phrase consiste, comme je l'ai déjà dit, à tirer toujours le nom et le verbe de la même racine, et à les répéter sous diverses modifications. On peut observer dans ce verset et dans les suivans, quelles grâces singulières, quelles beautés pittoresques, naissent de cette manière. J'ose espèrer que, même à travers l'embarras du mot-à-mot anglais ou français, et saus sortir du sens propre, on verra ici beaucoup de choses que les traducteurs hellénistes ou latins n'avaient pas même laissé soupçonner.

v. 12. እኒካገን, et-elle-fit-sortin... C'est le verbe እነኳን, sortir, provenie,

ו וידני 13. Wa-îehî-hereb, wa-îehî-boker, íðin shelishí.

-14. Wa-îâomer Ælohîm îehî maô ויאכר אלהים יהי כארי roth bi-rekîwha ha-shamaîm lehabeddil beîn ha-îôm w'beîn ha-laílah w'haíoù le-aothoth w'l'môħadîm w'l'iamîm w'shanîm.

ŧ 1

1

е

'n

naître, employé selon la forme excitative, au temps futur rendu passé par le signe convertible. Je prie le Lecteur de remarquer encore ici cette expression hiéroglyphique. Dieu parle au futur, et son expression répétée est tournée soudain au passé. Examinons ce verbe important, et procédons à l'analyse des élémens dont il est composé. Le premier qui s'offre est le signe 2, exprimant tout mouvement terminatif, toute conclusion, toute fin. Sa place propre et naturelle est à la fin des mots: de là les racines zx ou zn, en arabe ol, renfermant toute idée de bornes et de limites corporelles, de force réprimante et concluante, de terme. Mais si, au lieu de terminer les mots, ce signe les commence; alors, loin d'en arrêter les formes, il les pousse au contraire vers le but dont il est lui-même le symbole : de là, les racines opposées NY, en syriaque 1/2, et en arabe lo, dont l'idée est de sortir des bornes, de rompre les entraves des corps, de venir au dehors, de naître. C'est de cette dernière racine, verbalisée par l'adjonction initiale, que dérive le verbe qui fait le sujet de cette note. Il signifie paraître, venir au dehors par un mouvement de propagation, comme le démontrent sans réplique les noms substantifs qui en dérivent, ציא, un fils, et NYNY, une nombreuse progéniture.

y. 13. Il n'y a rien à remarquer de plus.

ל. 14. חורות, des-clartés-extérieures..... C'est la racine אור, la lumire, déterminée à une forme par le signe plastique . J'ai restitué à ce mot les voyelles-mères que la ponctuation chaldaique avait supprimées ; j'en agis de même dans le suivant : mais je dois dire au Lecteur

13. And-there-was-west-eve, and-there-was east-dawn (over and third manifestation).

14. And-he-said, HE-the-Gods: sensible-lights-and-local there-shallbe in-the-ethereal-expanse of-heavens, for-causing-a-separation-tobe-made betwixt the-day, and-betwixt the night; and they shall be in-futurity, for-the divisions-oftimes, and-for-the-revolutionsof-light's-universal-manifestations and-for-the-ontological-changesof-beings.

13. Et-fut-occident, et-futorient (libération et itération) jour back again) day the-third (light's tirisième (troisième manifestation phénoménique).

> 14. Et-il-dit, zví-les-Dieux : ilexistera des-clartés-extérieures (lumières sensibles) dans-l'expansionétherée des-cieux, pour-faire-le-partage (le mouvement de séparation) entre le-jour et-entre la-nuit : etelles-seront-en-signes-à-venir etpour-les-divisions-temporelles etpour-les-manifestations-phénoméniques-universelles, et-pour-lesmutations-ontologiques-des-êtres.

curieux, que la suppression de ces voyelles est ici nécessitée par le style hiéroglyphique. Car le Verbe divin s'énonçant toujours au futur, et l'accomplissement des volontés de l'Être des êtres, suivant également au futur convertible, la création reste toujours en puissance, selon le sens du mot initial בראשית. C'est pourquoi le mot מארת est privé de ses signes lumineux, non seulement dans le singulier, mais encore au pluriel.

לאוֹדוֹוּד, en-signes-à-venir..... Les hellénistes ont traduit simplement, όνιαυτοῖς, et St-Jérôme a dit « in signa », en signes. Mais ce mot vient du facultatif continu אוֹדוּה, être-venant, ou être-à-venir, infléchi par l'article directif 5.

רלבויעדים, et-pour-les-divisions-temporelles...... Ce mot s'élève sur la racine 77, gouvernée par le signe de l'action extérieure 2, et infléchie par l'article directif 5. Il faut consulter sur cette racine importante, le vocabulaire radical, ainsi que sur les racines des deux mots suivans, שנה et שנה.

Comme les traducteurs grecs et latins n'ont vu dans ces trois mots que des mois, des jours et des années, il sera bon que je m'y appeים להאיר לכואורת ברקיע השבוים להאיר 15. W'haioù li-maôroth bi-rekiwha ha-shamaîm l'hair hal-ha-aretz,

wa-ihî-èhen.

ויעש אלהים אתרשני הפאררז 16. Wa-fahash Ælohim ath-sheni הגדלים את־הפואור הגדל לכוכושלת

ha-màoroth ha-gheddolim, æthha-màôr ha-gaddol le-memesheleth ha-îôm w'æth-ha-maôr ha-katøn le-memesheleth ha-laîlah, w'æth-ha-èhôèhabim.

1

1

santisse; mais j'en trouverai plus loin l'occasion. Mes notes, déjà longues, deviendraient diffuses, si je voulais dire tout à la fois.

- אָר, pour-faire-briller..... C'est la racine אוֹך, la lumière, ou, dans le style hiéroglyphique, l'élémentisation intellectuelle, qui, devenue verbe, est employée ici selon la forme excitative : en sorte qu'il paraît évidemment par le texte de Moyse, que cet écrivain hiérographe regardait les foyers célestes comme des lumières sensibles destinées à propager la lumière intellectuelle, et à l'exciter sur la terre. Cette physique prête beaucoup à réfléchir.
- אַר עוני, cette duité..... Il faut observer que Moyse n'emploie point ici שנים, les deux, comme l'ont rendu les traducteurs grecs et latins, ce qui aurait séparé les deux astres dont il parle; mais qu'il emploie le mot 'w, infléchi par la préposition désignative TIN, cette duité même, ce couple, cette gémination : les réunissant ainsi sous une scule idée.

חלמשלת, pour-représenter-symboliquement... Les hellénistes ont traduit sis aoxès, pour présider : c'est ici le moindre de leurs voiles ; car enfin, il est évident que le solcil et la lune président sur le jour et sur la nuit. Mais il faut connaître bien peu Moyse pour croire qu'il se fût arrêté sur une idée aussi triviale. Le verbe ששול veut dire, il est vrai,

- 15. And-they-shail-be as-sensible-lights (sparkling focii) in-the-ethereal-expanse of-heavens, for-causing-brightness-to-shine (intellectual light) upon-the-earth: and-it-was-so.
- 16. And-he-made, HE-the-Gods, those-twain (that couple, that pair) of-central-lights the-great: the-selfsameness-of-the-central-light the-greater, for-a-symbolical-representation of-day, and-the-self-sameness-of-the-central-light the-lesser, for-a-symbolical-representation of-night; and-the-selfsameness-of-the-stars (world's virtual faculties).
- 15. Et-elles-seront-comme-deslumières-sensibles (des foyers lumineux) dans-l'expansion-éthérée des-cieux, pour-faire-briller (exciter la lumière intellectuelle) surla-terre : et-cela-fut-ainsi.
- 16. Et-il-fit, nurles-Dieux, cette-duité (cette gémination, ce couple) de-clartés-extérieures les-grandes: l'ipséité-de-la-lumière-centrale, lagrande, pour-représenter-symboliquement le-jour (la manifestation universelle), et-l'ipséité-de-la-lamière-centrale la-petite, pour-représenter-symboliquement-la-nuit (la négation-manifestée); et-l'ipséité-des-étoiles (facultés virtuelles de l'univers).

etre président, juge ou prince; mais il signifie aussi beaucoup plus souvent, être le modèle, le représentant, le symbole de quelque chose; par-ler en allégories, en paraboles; présenter une similitude, un embléme, une figure. Ce verbe s'élève sur la racine w, qui, renfermant en soi toute idée de parité, de similitude, de représentation, se joint aux signes ct , pour exprimer son action extérieure et son mouvement relatif. Dans la phrase qui nous occupe, ce verbe est employé selon la forme intensitive, et par conséquent revêtu au facultatif continu du signe 2, qui double la force de son action.

Le mot V2<sup>mm</sup>, dont la version samaritaine fait usage dans cette circonstance, signifie également parler allégoriquement, user de paraboles.

ראת הכוכב , traduit vulgairerement par étoile, est composé de la racine בוכב, qui se rapporte à toute idée de forces et de vertus tant physiques que morales, et de la racine בּרְקִיעָ הָשָׁבְיִם בּרְקִיעָ הָשָׁבִים זיָה אָרָהים בּרְקִיעָ הָשָּׁבִים זיָ. Wa-îtthen aotham Ælohîm birekîwha ha-shamaîm l'haîr hal-ילהאיר על הארץ: ha-aretz.

ו הלמשל ביום ובלילה הלהבהיל בין 18. W'li-meshol ba-fôm w'-ba-laîlah w'l'habeddîl beîn ha-âôr w'beîn ה־אוֹר וּבֵין הַחשֶׁךְ וַיִּרְא אֱלֹּהִים כִּי־ ha-hoshech, wa-îaræ Ælohîm טורב: čhî-tôb.

: וַיְהִיּבֹקֶר יוֹם רְבִיעִי 19. Wa-fehî hereb, wa-fehî-boker îôm rebîhî.

שֶׁרֶצוּ הַבַּוִּיִם שֶׁרֶצוּ הַבַּוִּים שֶׁרֶצוּ בַּפַּוִּים שֶׁרֶצוּ בַּפַּוִּים שֶׁרֶצוּ בַּבַּוִּים שֶׁרֶצ בּנֵי רָקִיעַ הַשַּׁמֵיִם:

ha-maîm sheretz nephesh haîah, w'hoph iwhopheph hal-ha-àretz, hal-pheneî rekiha ha-shamaim.

a

}

mystérieuse ארב qui développe l'idée de la fécondation de l'Univers. Ainsi, selon le sens figuré et hiéroglyphique, le mot אוכר ne signifie pas seulement étoile, mais la force virtuelle et fécondante de l'univers. On peut trouver là dedans le germe de beaucoup d'idées antiques, soit relativement à la science astrologique dont on sait que les Égyptiens faisaient grand cas, que relativement à la science hermétique. Comme mon dessein n'est point, en ce moment, de commenter Moyse, je ne tire point de l'explication de cet hiéroglyphe, toutes les conséquences que je pourrais. Je me contente en cet endroit, comme j'ai dejà fait, et comme je serai forcé de faire de plus en plus, de rendre le sens propre et figuré, et autant qu'il m'est possible le sens hiéroglyphique, laissant à la sagacité du Lecteur le soin de faire les applications. Les versions samaritaine et chaldaïque ne diffèrent po int ici de l'hébreu.

30

Walan.

- 17. And-he-laid-out them, HE-the-Gods, in-the-dilating-power (ethereal expanse) of-heavens, for causing brightness (intellectual light)-to-shine (perceptibly) upor the-earth.
- 18. And-for-acting (as symbolical types) in-the-day and-in-the-night; and-for-causing-a-separation-to-be-made betwixt the-light and-betwixt the-darkness: and-he-did-ken, HE-the-Being-of-beings, that-as-good.
- 19. And-there-was-west-eve, andthere-was-east-dawn, day-the-fourth (light's fourth manifestation).
- 20. And-he-said, HE-the-Gods, (declaring his will) shall-spring-forth-plentifully, the-waters, the-plentifull-wormlike soul-of-life and-the-fowl flying-about above-the-earth on-the-face of-the-ethereal-expanse-of-heavens.

- 17. Et-il-préposa elles, Lui-les-Dieux, dans-la-force-raréfiante (l'expansion éthérée) des-cieux, pour-exciter-la-lumière (élémentisation intellectuelle) -à-briller-d'unemanière-sensible, sur-la-terre.
- 18. Et-pour-représenter-symboliquement dans-le-jour et-dans-la-nuit; et-pour-faire-le-partage entre-la-lumière et-entre-l'obscurité: et-il-vit, Lui-l'Être-des-êtres, cela-ainsi-bon.
- 19. Et-fut-occident, et-futorient, jour-quatrième (quatrième manifestation phénoménique).
- 20. Et-il-dit, Lui-les-Dieux (déclarant sa volonté): origineront-àfoisons, les-eaux, l'originante-vermiforme âme-de-vie et-le-volatile veloci-volant au-dessus-de-la-terre sur-la-face de-l'expansion-éthéréedes-cieux.

ל. זין, Et-il-préposa.... C'est le verbe לחון, poser, mettre, laisser; qui, employé selon la forme intensitive, tel qu'il l'est en cette occasion, signifie attribuer, préposer, statuer.

<sup>\*. 18</sup> et 19. Il n'y a rien de plus à observer que ce qui a été dit.

<sup>\*. 20. 5287,</sup> et-il-dit..... Je ne répète pas ce que j'ai dit déjà sur ce mot au \*. 3 de ce chapitre, je prie seulement le Lecteur de se le rappeler, comme aussi de faire attention à l'effet du signe convertible 7, qui tourne le futur au passé. Gela est très-important dans ceite occa-

בים את התנינים הגדלים 21. Wa-ibera Ælohim æth-ha-thani-ואת כּל־נַבָּשׁ הַחַיָּה הַרֹבִישׁת אשר שָּרָצוּ הַכַּיִם לְמִינָהם ואת־כּלּעת בנף לכוינהו וירא אלהים פי-טוב:

nîm ha-gheddolîm, w'æth-èholnephesh ha-haiah ha-romesheth âsher shartzoù ha-maîm le-mînehem w'æth-èhol-hoph èhanaph le-mîne-hou, wa-îaræ Ælohîm èhi-tôb.

sion, où les langues modernes ne permettant en aucune façon d'imiter ce trope hiéroglyphique, je suis forcé de mettre toujours au passé simple ce qui, en hébreu, est au futur convertible.

ישרצה, origineront-à-foisons...... La version samaritaine dit: fique émission..... Le targum chaldaïque porte: ירושון בויא רוושאי, fermenteront les eaux un ferment..... Ainsi l'on voit que même dans le sens propre, les hellénistes ont été faibles, car en disant έξαγαγέτω τα ῦδατα έρπετά, produiront les euux des reptiles, ils ont dénaturé non seulement la pensée, mais l'expression de Moyse, qui est ici d'une énergie toutà-fait pittoresque. Le verbe שרוֹץ, qu'il emploie, s'élève sur les deux racines contractées שר ; la première, שר, composée des signes du mouvement relatif et propre, ou circulaire et rectiligne, indique une émission, une libération, un dégagement, une solution. La seconde, ריץ, caractérise une sorte de mouvement, de vibration, recommençant et finissant, reptiforme, se propageant en se divisant : ainsi le compose שרץ renferme toute idée d'émission propagative, d'origine motrice, de dégagement générateur. Voilà le sens hiéroglyphique et figuré. On trouve, dans le sens propre, un mouvement reptiforme, et dans le sens tout-à-fait restreint et matérialisé, un reptile.

קוֹט, volatile.... Cette expression, qui dépend encore du verbe ישרצו, origineront, et qui se rapporte au substantif המים, les eaux, prouve, comme l'avaient fort bien senti les auteurs de la version samaritaine et du targum chaldaïque, que Moyse regardait les eaux comme spécialement chargées de fournir les premiers élémens du mouvement vital aux animaux reptiformes et volans. La racine ve dont j'ai parlé plus haut, et celle dont il s'agit maintenant, se lient l'une et l'autre à ce même principe moteur désigné par la racine שן; mais tandis qu'on

21. And-he-did-frame-out, He-the-Being-of-beings, the-selfsame-ness-of-those-huge-bulked-bodies, the-largest (flocking-throngs of enormous whales) and-that-of-all-soul of-life, trailing-along and-swimming, which produced-plentifully the-waters after-the-kinds-their-own; and-that-of-all-quick-and strong-winged-fowl, after-the-kind-its-own: and-he-did-ken, He-the-Gods, that-as-good.

21. Et-il-produisit-et-forma (il créa), Lui-l'Être-des-êtres, l'existence-individuelle de-ces-amplitudes-corporelles les-grandes (légions de monstres marins), et-celle-de-toute-ame de-vie mouvante d'un-mouvement-contractile, laquelle-originaient-à-foisons les-caux; selon-l'espèce-à-cux; et-celle-de-tout-volatile à-l'aile-forte-et-rapide, selon-l'espèce-sienne: et-il-vit-Lui-les-Dieux, cela-ainsi-bon.

doit entendre par ץץ, un mouvement pénible et attaché à la terre, on doit voir dans l'air, un mouvement facile et planant dans l'air. L'un est pesant et rapide, l'autre est léger et véloce. Tous les deux reçoivent l'existence du principe vital originé par les eaux.

Ce verset et le suivant, présentent en hébreu, une suite d'expressions dont l'harmonie et la force sont inimitables. La version samaritaine fait le même effet que produirait la copie d'un tableau de Raphael, comparée à l'original.

\*. 21. [7], ces-amplitudes-corporelles...... Ce mot dérive de la racine [7], qui renferme toute idée d'extension, d'amplification dans les corps, soit en nombre, soit en volume. Cette racine, gouvernéc par le signe de la réciprocité [7], s'est appliquée aux cétacées, et en général, aux animaux marins, soit à cause de leur masse, soit à cause de leur prodigieuse fécondité.

signer, en général, l'âme et la vie animatrice de l'être, mérite une attention d'autant plus sérieuse, que ce grand homme a été accusé par des écrivains très-superficiels qui ne l'avaient jamais lu, ou par des sectaires très-passionnés, qui ne l'avaient lu que pour le mal comprendre, d'avoir nié l'existence de cette essence spirituelle.

La racine sur laquelle porte le mot WAI, est sans doute matérielle,

ביר ורבר אתם אלהים לאמר פרו ורבר 22. Wa-fbarech aoth'am Ælohim ומלאו את-המים בימים והעוף ירכ

l'æmor, phroû w'reboû w'milaoù æth-ha-maîm ba-îamîm w'ha-hoph îreb ba-âretz.

23. Wa-îhî-hereb, wa-îhî-boker, îôm hamîshî.

car il n'y a point de mot possible, dans aucune langue possible, dont les élémens ne soient pas matériels. Je l'ai dit dans ma Grammaire; c'est le Nom qui est la base du discours. Toutes les fois que l'homme veut exprimer une pensée intellectuelle et morale, il est obligé de se servir d'un instrument physique, et de prendre dans la nature élémentaire des objets matériels, qu'il spiritualise, pour ainsi dire, en les faisant passer, par le moyen de la métaphore ou du hiéroglyphe, d'une région dans l'autre.

Trois racines distinctes composent ce mot important. Elles sont dignes d'une haute attention. La première 51, présente l'idée d'une inspiration, d'une infusion, d'un mouvement opéré du dehors au dedans: c'est proprement un souffle inspirant. La seconde 75, qui n'est que la réaction de la première, s'attache à l'idée d'expansion, d'éfusion, de mouvement opéré du dedans au dehors: c'est proprement la bouche, le souffle expirant, l'haleine, la voix, la parole, etc. La troisième enfin wx, caractérise le Principe principiant dont j'ai déjà parlé au \*. 1 de ce chapitre. C'est le feu et tout ce qui est igné, ardent, passionné, etc.

Telle est la composition hiéroglyphique du mot wai, l'ame, qui, formé des trois racines גף-פהאש, présente l'image symbolique d'une chose que les prêtres égyptiens regardaient comme appartenant à une triple nature. On sait que c'était là l'idée de Pythagore et de Platon, qui l'avaient puisée dans les sanctuaires égyptiens. Ces Prêtres, instructeurs de Moyse, voyaient dans גן, la partie naturante de l'âme, dans קב, la partie naturée, et dans א, la partie naturelle. De cette triade élémentaire résultait une unité dont ils enseignaient l'immortalité, au dire de tous les antiques sages.

- 22. And-he-blessed-them, HE-the-Being-of-beings, pursuing-to-say: beget and-multiply, and-fill the-waters in-the-seas; and-the-fowl shall-multiply in-the-earth.
- 23. And-there-was west-eve, and-there-was-east-dawn (over and back again), day-the-fifth, (light's fifth manifestation).
- 22. Et-il-bénit-eux, Lui-l'Êtredes-êtres, en-disant: propagez etmultipliez-vous, et-remplissez leseaux, dans-les-mers, et-l'espècevolatile se-multipliera en-la-terre.
- 23. Et-sut-occident et-sutorient (libération et itération), jour-cinquième (cinquième manifestation phénoménique).

Le texte hébreu, la version samaritaine, le targum chaldaïque, le syriaque même et l'arabe imploient le même mot; seulement, ils donnent, suivant leur génie, différentes significations au verbe qui s'en forme. Chez l'hébreu, while signifie vivre et respirer; chez les chaldéens, croître, se multiplier, remplir l'espace; le verbe samaritain in veut dire, se dilater, se développer, se manifester; le syriaque (20), donner la vie, guérir; l'arabe is 'épandre, s'évaporer, etc.

Moyse entend, en général, toute l'espèce animale dont les individus, soit aquatiques, soit terrestres, manquent des membres extérieurs qui supportent les bipèdes et les quadrupèdes, ou qui ne s'en servent que pour ramper à la manière des reptiles, ou nager à la manière des poissons. Ce mot provient de la racine wa, qui exprime tout ce qui se touche, se ramasse, ou se retire en soi; racine à laquelle le signe ne sert qu'à donner un nouvelle force motrice.

לבר וכלאו לבי היה propagez, et multipliez-vous, et remplissez.....
Voici les racines de ces trois verbes שם, le mouvement génératif, en général; en particulier, un taureau, symbole de la génération; un âne sauvage en arabe של: בי, tout ce qui est grand, abondant, étendu, soit en nombre soit en volume: של, tout ce qui est complet, tout ce qui a atteint sa plus grande élévation. Voyez, au reste, le vocabulaire radical, à ces racines.

\*. 23. Tous les termes en sont connus.

ביש חיד 124. Wa-fâomer Ælohîm, thôtzæ ha-

aretz nephesh hafah le-mine-ha, behemah wa-remesh w'haîthôæretz le-mine-ha, wa-îhî-chen.

ויעש אלהים אַת־חַיַּת הַארָץ

5. Wa-îahash Ælohîm æth-haîath ha-aretz le-mîne-ha, w'æth-habehemah lemîne-ha, w'æth-cholremesh ha-adamah le-mine-hou, wa-iara Ælohim èhi-tôb.

\*. 24. NYIN, elle fera provenir..... Voyez le \*. 12.

מהמה, quadrupèdes..... C'est-à-dire, selon l'idée de Moyse, cette partie du règne animal, dont les individus ne sont ni volans comme les oiseaux, ni rempans ou nageans comme les reptiles terrestres ou les poissons. Car il est évident que cet écrivain hiérographe divise le règne animal en trois grandes séries, suivant le mouvement loco-motif qu'il remarque entre les diverses espèces dont ce règne est composé.

La première de ces grandes séries, comprend les animaux de première origine, vermiformes, rempant sur la terre, nageant dans les eaux, ou volant dans les airs, qu'il appèle, en géréral, שרץ היה, originante vie, vermiforme. Il partage cette première série en deux espèces : l'espèce aquatique, et l'espèce aérienne, qui en est produite. La première de ces espèces conserve le nom originel אַרָּש, c'est-à-dire vermiforme; et la seconde s'appèle קבוע קוע, volatile véloci-volante.

La seconde des grandes séries renferme les animaux de seconde origine, que Moyse désigne en général, par le nom de גפש החיר, âme de vie. Ce sont les genres qui se distinguent de la première série originelle, par leur volume, leur force, et les diverses relations qu'ils ont déjà avec les animaux terrestres. Les animaux marins de cette série, sont appelés חנינים, les amplitudes corporelles: les aériens portent le nom de নাত দায় , c'est-à-dire, genre-volatile à l'aîle rapide et forte.

Enfin la troisième série se compose des animaux appelés, en géné-

- 24. And-he-said, ne-the-Gods, shall-yield-forth, the-earth, a-soul of-life (an-animality) according-to-the-kind-its-own, quadrupedly-walking and-creeping, and-earthly-living, after-the-kind-its-own: and-it-was-so.
- 25. And-he-made, HE-the-Gods, that-life earth-born, according-to-the-kind-its-own, and-the-quadruped-existence after-the-kind-its own, and-all-trailing-along-motion from the-adamick (homogeneal)-ground, after-the-kind-its-own; and-he-did-ken, HE-the-Being-of-beings, that-as-good.
- 24. Et-il-dit, Lui-les-Dieux, fera provenir-la-terre, une-âme-devie (une animalité), selon-l'espècesienne, quadrupède (à la marche élevée et bruyante) se-mouvant etvivant-d'une-vie-terrestre, selonl'espèce-sienne: et-cela-fut-ainsi.
- 25. Et il-fit, Lui-les-Dieux, cetteanimalité terrestre, selon l'espècesienne, et-ce-genre-quadrupède selon-l'espèce-sienne, et-l'universalité de-tout-mouvement-vital del'élément-adamique (homogène), selon l'espèce-sienne, et-il-vit, Luil'Être-des-êtres, cela-ainsi-bon.

ral, parimalité terrestre. Dans cette série sont renfermés tous les animaux terrestres dont le mouvement loco-motif n'est ni rampant, ni nageant, ni volant; mais qui s'exécute progressivement à l'aide de membres appropriés. Cette série renferme encore deux genres particuliers: celui des animaux qui se traînent, comme les lézards, par exemple, encore particuliers; et ceux qui se supportent comme les quadrupèdes appelés appelés

Je ne veux pas laisser ignorer à mes lecteurs, avant de finir cette note, que ces trois classes d'animaux, considérées abstractivement, et sous la figure de trois êtres moraux, ont été nommés par les poètes hébreux: לויון, Leviathan; c'est-à-dire l'universalité des monstres marins: און, Hozan, l'universalité des oiseaux; et ברוכוור , Behemoth, l'universalité des animaux terrestres. Les savans qui se sont exercés sur

פרכורתנו וירדו בדגת הים ובעוף

יאבר אַלהִים נַעָשֵה אָדָם פָּצַלְכְנֵנף 26. Wa-fâomer Ælohîm nahasheli Adam be-tzalleme-noû chi-demouthe-noû, w'îreddoû bi-deggath ha-îam, w'be-hôph ha-shamaîm, w'ba-behemah, w'be-cholha-aretz w'be-chol-ha-remesh haromesh hal-ha-aretz.

la signification de ces mots apportaient dans leurs recherches trop de préjugés scholastiques, pour en tirer aucun fruit.

Je m'abstiendrai de rien dire à l'égard des trois grandes divisions que Moyse établit dans le règne animal, parce que je ne veux pas commenter; Je ferai remarquer seulement qu'il y a autant de précision et plus de véritable philosophie à tirer les distinctions méthodiques du genre de mouvement dans les animaux, que de leurs pieds, ou de la température de leur sang.

אֹ. 25. הארבור, de la terre-adamique..... Voyez la note ci-après.

พ. 26. 🗀วห, Adam.... Je prie ceux qui me lisent sans partialité de remarquer que Moyse ne tombe point ici dans l'erreur moderne, qui a fait de l'homme un genre particulier dans le règne animal; mais qu'après avoir terminé tout ce qu'il voulait dire, et sur le règne élémentaire, et sur le règne végétal, et sur le règne animal, il passe à un règne distinct et plus élevé qu'il nomme : Adam. Que l'on me prête un peu d'attention; car non seulement ce que j'ai à dire est neuf et difficile, mais encore je ne dirai pas tout peut-être.

Parmi les savans qui ont cherché l'étymologie du mot Adam, la plupart se sont arrêtés à ses enveloppes les plus grossières; ils n'y ont vu, presque tous, qu'un limon rouge, ou simplement un limon, parce que le mot אדום signifie rouge ou rougi; et que par אדור on a entendu la terre, en général; mais comment ne pas voir que ces mots euxmêmes sont composés et qu'ils ne peuvent servir de racines qu'à des mots plus composés encore; tandis que le mot DIN étant plus simple, n'en peut pas absolument sortir.

Les prêtres égyptiens, auteurs de ce nom mystérieux, comme d'une

## VERSIONS LITTÉRALES: NOTES. CH. I.

26. And-he-said, HE-the-Gods, (declaring his will) we-will-make Adam in-the-shaddow-of-us, by-the-like-making-like-our-selves; and-they-shall-hold-the-sceptre, (they shall rull, they, Adam, universal man) in-the-spawn breeding-kind of-the-seas, and-in-the-flying-kind of-the-heavens, and-in-the-quadrupedly-walking-kind, and-in-the-whole-earth-born-life, and-in-all-moving-thing crawling-along upon-the-earth.

26. Et-il-dit, Lut-les-Dieux (déclarant sa volonté), nous-ferons Adam en-ombre-nôtre, conformément-à-l'action-assimilante-à-nous : et-ils-tiendront-le-sceptre; (ilsrégneront, eux, Adam, l'homme universel), dans-les-poissons des-mers, et-dans-les-oiseaux des-cieux, et-dans-le-genre-quadrupède, et-dans-toute-l'animalité-terrestre, et-dans-toute-mouvante-vie se-mouvant-sur-la-terre.

57

grande partie de ceux que Moyse emploie, l'ont composé avec un art infini. Il présente trois sens, ainsi que la plupart de ceux qui entrent dans la composition du Beræshith. Le premier, qui est le sens propre, a été restreint de plus en plus à mesure que les idées des hébreux se sont rétrécies et matérialisées; en sorte qu'il est douteux qu'il fût entendu dans sa pureté à l'époque même de la captivité de Babylône, du moins par le vulgaire. La version samaritaine la plus ancienne de toutes, est aussi celle qui en conserve le mieux la signification. On le voit par les efforts que fait le traducteur pour trouver une expression correspondante. Après avoir copié le nom même 27%, il lui cherche un synonime dans ৰু.... አሉ, l'homme; mais sentant que ce synonime ne rend point l'hébreu, il fait choix du mot #24V, l'universel, l'infini: mot tout-à-fait heureux, et qui prouve l'antériorité et la supériorité de la version samaritaine sur le targum chaldaïque; car l'auteur de ce targum, en interprétant le mot אדם, ne passe pas le sens matériel, et se renferme constamment dans le mot אינשא, Thomme. Les hellénistes qui suivent assez volontiers le samaritain, l'ont abandonné en cette occasion. Ils auraient trop exposé le sens spirituel qu'ils voulaient cacher. Ils se sont contentés de copier le chaldaïque, et de traduire par ἀνδρώπος, l'homme; en quoi ils ont été imités par Si-Jérôme et par ses successeurs.

מצלמו בעלמו בעלמו 27. Wa-ibera Ælohim æth-ha-Adam. פצלם אַלֹּהִים פַרָא אתר זכר ונקבה

be-tzallem-ô, be-tzellem Ælohîm bara aoth-o, zachar w'nekebah barà aoth'am.

ĺ

1

Mais le nom donné à Adam , ne signifie pas seulement «homo» un homme: il caractérise, comme l'avait très-bien vu le samaritain en le rendant par #230, l'universel, ce que nous entendons par le Genre humain; et ce que nous exprimerions beaucoup mieux en disant le Régne hominal: c'est l'homme collectif, l'Homme formé abstractivement par l'assemblage de tous les hommes. Voilà le sens propre du mot □TX.

Le sens figuré est indiqué par l'usage constant que suit Moyse de faire accompagner toujours le nom par le verbe sortant de la même racine. Or, quel est ici le verbe qui suit le mot אדם? C'est מארם, employé constructivement au nominal énonciatif, infléchi par l'article assimilatif ברבורונו, et revêtu de l'affixe de la première personne du plurier, ברבורונו: c'est-à-dire, mot-à-mot et grammaticalement, conformément-à-l'actionnôtre-d'assimiler. Ce rapprochement du verbe et du nom, nous donne la racine sur laquelle s'élèvent l'un et l'autre. Cette racine est 🖂 , qui emporte avec soi toute idée d'assimilation, de similitude, d'homogénéîté. Gouverné par le signe de la puissance et de la stabilité &, elle devient l'image d'une assimilation immortelle, d'une aggrégation de parties homogènes et indestructibles. Telle est l'étymologie du nom d'Adam, DTK, dans son sens figuré.

Je m'étendrai moins sur le sens hiéroglyphique, que Moyse laisse néanmoins entendre dans le même verset, et auquel il fait allusion. en faisant régir par ce même nom, qui est un singulier, le verbe au futur pluriel: et cela contradictoirement avec la règle qu'il a suivie de faire que le nom de l'Etre des êtres אלהים, qui est un pluriel, régisse toujours le verbe au singulier. La racine hiéroglyphique du nom d'Adam, אדם, est אר, qui, composée du signe de la puissance unitaire, principiante, et de celui de la divisibilité, offre l'image d'une unité relative, telle qu'on pourrait l'exprimer, par exemple, au moyen du nombre simple quoique composé 10. Cette racine étant revêtue du signe collectif , prend un développement illimité : c'est-à-dire que le nom-

27. And-he-did-frame-out, неthe Gods, the selfsameness of Adam, (original similitude, collective unity, universal man), in-the-shaddow-his-own, in-the-shaddow-ofним-the-Being-of-beings he-created-him (Adam); male and-female he-created the-universalself-of-them.

27. Et-il-créa, Lui-les-Dieux, l'ipséité d'Adam (similitude première, unité collective, homme universel) en-ombre-sienne, enombre-de-Lui-l'Etre-des-êtres, ilcréa-lui (Adam); mâle et-femelle il-créa l'existence-universelle-à-eux.

bre symbolique 10, étant accordé pour représenter la racine 78, le signe 🗖 en développera à l'infini la puissance progressive, comme to : 100: 1000: 10,000, etc.

אַלְמוֹני, en-ombre-universelle-nôtre...... Cette expression figurée, très difficile à rendre, était déjà matérialisée à l'époque où fut écrite la version samaritaine. Voici mot-à-mot sa phrase.

当りか・テラマカ・ミスル・ラコルと « Et-il-dit, Lui-Dieu, travaillons

: ጋሉጠኋ ሙሉ አንድ ጋሉ ግድጠሷ « Adam, dans-la-forme-extérieure-

« nôtre, et-suivant-l'action-nôtre-de-

« nous-composer, '»

Le targum chaldaïque copie l'hébreu; mais tout prouve que c'est sans l'entendre. Les hellénistes disent, nat' sinova, à l'image; la racine hébraique ve est claire. Elle exprime toujours une idée d'ombre jetée sur quelque chose, un voile, une apparence, une protection. Le signe collectif , qui la termine dans le mot , en universalise le sens.

קרמוֹתנר, Conformément à-l'action-assimilante-nôtre...... J'ai exposé plus haut la racine de ce verbe et sa composition.

אבר השקבות, male et femelle...... La racine du premier de ces mots, est 35, qui exprime tout ce qui est apparent, éminent; tout ce qui sert de monument ou de caractère destiné à conserver la mémoire des choses. Cest la racine élémentaire no réunie au signe assimilatif >, et régie par le signe démonstratif?

Le second de ces mots a pour racine 🥽, dont le sens, entièrement opposé à celui de 🕽, s'applique à tout ce qui est caché et non appareni; à loui ce qui est gravé, creusé, enveloppé. Le signe a qui le régit est l'image de l'action passive.

אלהים פרו ורכו ומלאו את־הארץ

ביברך אתם אלהים ויאבר להם 28. Wa-ibarech Aoth'am Ælohim, wa-îâomer la-hem Ælohîm, phroû w'reboû w'milaoû æth-ha-aretz w'chibeshu-ha, w'redoù bi-deggath ha-îam w'bi-hôph ha-shamaîm, w'bi-èhol-haîah ha-romesheth hal-ha-aretz.

1

29. Wa-fâomer Ælohîm, hinneh na-כל-עשב זרע זרע אשר על-פגי כל־ הארט ואת־כל העט אשר־כו פרי

thathí la-chem æth-chol-hesheb zoreha zerah åsher hal-phenci chol-ha-aretz, w'æth-chol hahetz åsher-b'ô pherî, hetz zoreha zerah la-chem îhîeh la-âchelah?

30. W'l'-èhol-hafah ha-aretz, w'l'chol-hoph ha-shamaim, w'l'-cholromesh hal-ha-åretz, åsher b'ô nephesh haîah, æth-èhol îerek hesheb l'achelah, wa-îhî-chen.

Il faut remarquer que le verbe ברוֹא, créer, que l'on trouve dans le texte hébreu, pour exprimer l'action de l'Etre suprême créant l'Homme måle et femelle, est rendu dans la version samaritaine par 374, qui, comme on en peut juger, par l'analogue hébreu et chaldaïque , conservé en syriaque et en éthiopien, signifie identifier, naturaliser ensemble.

א. 28. איברן, et-il-bénit,..... La racine אין renferme toute idée de fléchissement, d'atténuation, d'attendrissement, tant au physique qu'au moral. Cette racine, devenue verbe, signifie dans le samaritain 333

28. And-he-blessed the-selfsameness-of-them (universal), HE-the-Gods, and-he-said unto-them: beget and-multiply and-fill the-carth; and-subdue-it, and-hold-the-scepter (rule) in-the-fish of-the-seas, and-in-the-fowl of-heavens, and-in-all-life crawling-along upon-the-earth.

29. And-he-said, HE-the-Being-of-beings: behold! J-have-given-unto-you the-whole grass seed-yielding-seed which-is upon-the-face of-all-the-earth, and-the-vegetable-substance which-has inits-self fruit; substance seed-yielding-seed to-you shall-be-for food.

30. And - unto - all - animality earth-born, and-unto all-fowl of-heavens, and-unto-all-moving-life creeping - along upon - the - earth, which-has in-its-self an-animated-breath-and living, (J have given) the-whole verdant grass for-food: and-it-was-so.

28. Et-il-bénit l'existence-universelle-à-eux, Lui-les-Dieux, et-il-dit-à-eux: engendrez et-multipliez et-remplissez la-terre et-captivez-la, et-tenez-le-gouvernail (régnez) dans-le-poisson des-mers, et-dans-l'oiscau des-cieux, et-dans-toute-chose mouvante-d'un-mouvement-vital sur-la-terre.

29. Et-il-dit, Lui-l'Étre-desêtres, voici! J'ai-donné-à-vous entotalité l'herbe germinant-germe qui-est sur-la-face de toute-la-terre, et-en-totalité la-substance-végétale qui-a dans-soi fruit; substance germinant-germe, à-vous sera pouraliment.

30. Et-à-toute-vie de-la-terre, et-à-tout-volatile des-cieux, et-à-tout-être reptiforme-se-trainant sur-la-terre, qui-a-dans-soi souf-fle-animé de-vie, (j'ai-donné) entotalité la-verdoyante herbe pour-aliment : et-ceia-fut-ainsi.

ou dans l'arabe 5, l'action d'infléchir, d'étendre les mains sur quelqu'un. C'est en employant ce mot avec le signe paternel 5, image de l'action intérieure et active, qu'on a formé le verbe 5, bénir; c'està-dire proprement, imposer les mains avec un sentiment paternel de tendresse et de bienveillance.

が、29. ツツ, substance-végétale..... Ce mot important que les hellénistes

אלהים אחיכל 31. Wa-faræ Ælohím æth-chol-ásher ħasha w'hinneh-tôb mâôd, waîhî-hereb, wa-îhî-boker, îôm-hashîshî.

ı

ont rendu par ξύλον, du bois, sera expliqué plus loin, et lorsqu'il sera plus essentiel d'en pénétrer le vrai sens.

אכלה, aliment...... Ce mot sera également expliqué en son lieu.

- v. 30. On doit remarquer dans ce verset que l'Étre suprême, parlant de l'aliment accordé aux animaux, n'y fait point mention de la substance yy, dont il avait parlé dans le verset précédent à l'égard de l'Homme. On verra plus loin la raison très-profonde de cette réticence.
- 水. 31. つねつ, Autant-que-possible...... C'est-à-dire, remplissant son unité déterminée et fixe, sa mesure entière. Ce mot s'élève sur la racine אָר, הָד, ou הָד, l'unité, la puissance de la divisibilité. Il est régi par le signe déterminant, local et plastique, 2.

31. And-he-did-ken, HE-the-Gods, the-whole-thathe-had-made, and-lo! good as-much-as-possible (in its own nature): and-there-was west-eve, and-there-was east dawn (over and back again), day the sixth (light's sixth manifestation).

31. Et-il-vit, Lui-les-Dieux, cetout lequel il-avait-fait, et voici! bon autant-que-possible (selon sa mesure), et-fut-occident, et-futorient (libération et itération), jour sixième (sixième manifestation phénoménique).

Je ne me suis point appesanti sur les mots hébreux qui entrent dans la composition des derniers versets de ce chapitre, parce qu'ils n'offrent aucune difficulté grammaticale. J'aurais pu m'étendre beaucoup si j'avais voulu les commenter; mais c'est assez pour le moment de rétablir le sens des mots et d'expliquer ce qu'il peut avoir d'obscur, sans examiner en particulier toutes les conséquences qu'on pourrait en tirer.

# ספר בראשית ב

## SÉPHER BERÆSITH : B.

יבלו הַשָּׁבִים וְהַאָרֵץ וּכְּל־צָבָאִם ז. Wa-ièhuloù ha-shamaim w'haåretz, w'èhol-tzebà'am.

יכל אַלהִים בּיום הַשׁבִיעִי מלאכתו 2. Wa-fèhal Ælohîm ba-fom ha-אשר עשה וישכת ביום השביעי כלאכתו אשר עשור:

shebîhî melâcheth-ô âsher hasah, wa-îsheboth ba-îôm hashebîhî mi-chol milâcheth-ô âsher hashah.

א. ז. זיכלף, et-(seront)-ainsi-furent-accomplis..... C'est le verbe כלה employé selon le mouvement passif de la forme énonciative, au futur convertible. Le mot 55, tout, dont il dérive, se compose du signe assimilatif >, réuni à la racine >, renfermant l'idée de tout ce qui est élevé, étendu à l'infini, sans bornes. Il est important de remarquer ici le temps futur tourné au passé. Ce trope est hiéroglyphique.

Le samaritain fait usage du verbe 270, parfaire, achever, employé selon la forme réfléchie \$2\f\dagge\dagge\dagge, ils s'achevèrent, ils se rendirent parfaits. Ce 'qui s'attache toujours à l'idée renfermée dans le mot initial בראשית, et marque un développement successif, un passage de puissance en acte.

באם, et-l'ordonnance-conductrice-à-eux..... Ce mot remarquable n'a été entendu par aucun des traducteurs. Les hellénistes ont dit à κόσμος, et les latins « ornatus », l'ornement. Les samaritains ont traduit ጋኒጠየ2ኒዝ, les parties, les divisions, les distributions. Le targum chaldaïque porte חיליהון, la force, la faculté universelle, l'armée. Ce n'est là que le sens matériel.

Les racines du mot hébreu employé dans cet endroit par Moyse, sont 📆, qui renferme en soi toute idée d'ordre, de commandement, de direction imprimée vers un but, et 38, qui exprime toute volonté

#### GENESIS II.

#### COSMOGONIE II.

- 1. And (shall-become) -thus-were-wholly-finished (completed) the-heavens and-the-earth, and-the-whole ruling-law-of-them (elementising nature).
- 2. And-he-fulfilled, ue-the-Gods, in-the light's-manifestation-the-seventh, the-sovereign-work-(the act of his almighty power) which he-had-performed; and he-restored-himself, (he returned in his former divine self) in-the-light's-manifestation the-seventh, from-the-whole-sovereign-work, which he-had-performed.
- 1. Et- (seront) -ainsi-furent-accomplis (totalisés, parfaits) lescieux et-la-terre, et-toute l'ordon nance-conductrice-à-eux (la nature régulatrice).
- 2. Etil-accomplit, Lur-les-Dicux, dans la-manifestation-phénoménique la-septième, l'acte-souverain qu'il-avait-exercé; et-il-se-restitua (il se rétablit dans son ineffable séité) la-manifestation-lumineuse-universelle la-septième, après-tout-l'acte-de-sa-souveraine-puissance, qu'il-avait-exercé.

organisatrice et efficiente. Le mot entier XII se rapporte à la loi, à la force innée, principiante, à la Nature universelle enfin, qui, se développant avec l'Univers, doit le conduire de puissance en acte, et l'élever de développemens en développemens jusqu'à sa perfection absolue.

לי. בּוֹלְאַכְתוֹּ , l'acte-souverain..... Le samaritain est le seul traducteur qui ait entendu ce mot : אַרְאַלֶּעְלָ, signifie un acte souverain, accompagné de toute la majesté royale. Le mot hébreu est visiblement dérivé du verbe מְלִוֹיִ, régir, dont j'ai assez indiqué l'étymologie dans ma grammaire. (Ch. VII, §. 2.)

רשבת, et-il-se-rétablit.... C'est la racine שנה, renfermant en soi l'idée de toute espèce de rétablissement, de retour à un état primitif, réunic au signe ה, qui est celui de la sympathic et de la réciprocité, signe par excellence, image de la perfection. Les traducteurs qui ont vu dans ce

35

ויקדש אתופיבושבת מפל-מלאכתו אַשֵׁר בָּרָא אֱלֹהִים לַעשׁוֹרת:

ינברך אלהים את־יוֹם השביעי 3. Wa-ibarech Ælohim æth-iôm ha-shebîhî, wa-îkaddesh âoth'-ô čhi b'ò shabath mi-chol-melàcheth-ô asher bara Ælohîm, lahashôth.

אלרה תו־לדורת השמים והארץ בָּהַבַּרָאַם בַּיוֹם עשות יְהוֹיה אַלְהִים

4. Ælleh thô-ledôth ha-shamaîm w'ha-âretz b'hibbarâ'm ba-îôm hashoth Іно́ли Ælohim æretz w'shamaîm.

ľ

1

É į

ľ ρ

verbe l'idée de se reposer, n'ont point entendu l'hébreu. Je dois cependant avouer ici que l'erreur sur ce mot a été générale, et que le samaritain a été assez malheureux pour le rendre par 25, qui signifie rester oisif, comme on le voit par le chaldaïque يطل, et l'arabe, يطل, qui ont le même sens.

השביעי, le-septième..... C'est le nombre de la restitution entière, de la plénitude cyclique. Il est vrai que שביצי signifie sept, et que שביצי peut être pris pour septième, ou septenaire; mais ce nom de nombre entraîne avec lui, dans la langue hébraïque, l'idée de la consommation des choses, et de la plénitude des temps. L'une des racines qui le composent, am, dont je viens de parler, exprime l'idée du retour au lieu d'où l'on était parti, et celle qui lui est jointe par contraction, by, indique toute espèce de courbure, d'inversion, de cycle.

Les Hébreux se servaient du verbe שבש, pour exprimer le serment en vertu duquel ils affirmaient qu'une chose promise serait accomplie.

Tous les noms de nombre ont, en hébreu, des significations particulières et souvent très-profondes : l'abondance des choses nouvelles sur lesquelles j'étais obligé de m'arrêter en commençant, m'a forcé de les négliger; mais à mesure que j'aurai plus de loisir, je réparerai mon silence à cet égard, comme à quelques autres.

- y. 3. Tous les termes en ont eté expliqués.
- א. 4. אורל לדוח, le signe..... des générations..... La racine און renferme toute idée de signe, de symbole, de caractère hiéroglyphique; elle se prend, dans un sens restreint, pour la chose même symbolisée, et pour

- 3. And-he-blessed, HE-the-Gods, that-day the-seventh (seventh light's manifestation); and-he-did-sanctify its-selfsameness, because-that in-it, he-restablished-himself (he returned into his unspeakable self), from-the-sovereign-work whereby he-created, HE-the-Being-of-beings, according-to-his-performing.
- 4. Such-is the-sign (the symbolical monument) -of-the-progenies of-the-heavens and-of-the-earth, in-their-being-created-them at-the-day, (the light's manifestation) of-the-producing of-Ihôah, the-Being-of-beings, earth-and-heavens.
- 3. Et-il-bénit, Lui-les-Dieux, cejour le-septième (septième manifestation phénoménique); et-ilsanctifia l'existence-sienne à-jamais, à-cause-que dans-elle, il-se-restitua (ilretourna dans sonine ffable séité), après-tout-l'acte-souverain durant lequel-il-avait-créé, Lui-l'Étre-desêtres, selon-l'action-de-faire-à-lui.
- 4. Tel-est-le-signe (l'emblême, le monument sacré, hiéroglyphique) des-générations-des-cieux et-de-laterre, dans-l'acte d'être-créés-eux, au-jour (la manifestation lumineuse) de-l'action-de-faire de-Іно́ан, Lut-l'Être-des-êtres, la-terre et-les-cieux.

celle qui sert à symboliser: c'est alors un récit, une fable, un discours, une table, un livre, etc. Les traducteurs samaritains, hellénistes, arabes, ont exprimé en quelque sorte ce mot important que les latins ont absolument négligé.

רוווי, וולאות.... C'est le nom propre que Moyse donne à Dieu. Il paraît ici pour la première fois, et seulement lorsque l'Être des êtres, ayant accompli l'acte souverain dont il avait conçu la pensée, se rétablit lui-même dans son immuable séité. Ce nom n'est jamais prononcé par les Juifs modernes dans leurs synagogues; la plupart y attachent de grand mystères, et surtout ceux des rabbins que nous nommons kabbalistes, à cause du mot hébraïque און, la transmission. Ils entendent, par ce mot, la loi orale laissée par Moyse, et prétendent en être les dépositaires: ce qui n'est vrai que pour la plus petite partie d'entr'eux. Je dirai tout-à-l'heure pourquoi les uns et les autres, qui lisent toujours les livres hébraïques sans points, refusent de prononcer ce nom.

יהיה בארץ 5. W'èhol shiah ha-shadeh terem

îhîeh ba-âretz w'chol hesheb hashadeh terem îtzemah èhi-loà himetîr İhôah Ælohîm hal-haåretz, w'Adam ain la-habod æthha-âdamah.

Essayons de l'analyser, et voyons avec quel art infiniment merveilleux. il a été composé par Moyse, ou parles antiques sages qui le lui avaient communiqué.

Ce nom offre d'abord le signe indicateur de la vie, doublé, et formant la racine essentiellement vivante 777. Cette racine n'est jamais employée comme nom; et c'est la seule qui jouisse de cette prérogative. Elle est, dès sa formation, non seulement un verbe, mais un verbe unique dont tous les autres ne sont que des dérivés: en un mot, le verbe , être-étant. Ici, comme on le voit, et comme j'ai eu soin de l'expliquer dans ma grammaire, le signe de la lumière intelligible 1, est au milieu de la racine de vie. Moyse, prenant ce verbe par excellence pour en former le nom propre de l'Ètre des êtres, y ajoute le signe de la manifestation potentielle et de l'éternité, et il obtient, Інолн, dans lequel'le facultatif étant, se trouve placé entre un passé sans origine, et un futur sans terme. Ce nom admirable signifie donc exactement, l'Étre-qui-est-qui-fut-et-qui-sera.

Quelquefois on trouve ce nom écrit אהור, АЕнолн : et, dans ce cas, le signe de la puissance est substitué à celui de la durée. Il devient d'autant plus mystérieux que la première personne du futur remplaçant la troisième, il semble n'appartenir qu'à l'être qui le porte de le proférer. Il signifie alors: Moi-l'Etre-qui-suis-qui-fus-et-qui-serai.

La version samaritaine n'altère aucunement ce nom divin qu'elle rend par স্থাসায়. Le targum chaldaïque le rend par m, les trois Éternités, ou l'Éternité des éternités. Le syriaque porte كناف, et le grec κύριο;, qui veulent dire également le Seigneur, ou plutôt, en interrogeant l'étymologie, l'Éclatant et le Lumineux.

Maintenant, abordons la question délicate de savoir pourquoi les Juis de synagogues et les Rabbins kabbalistes, ou s'abstiennent de le prononcer, ou font un mystère de sa prononciation.

5. And-all-the-produce of-nature before it-will-be in-the-earth; and-all-the-growing-grass of-nature, before-it-will-grow: because-of-not causing-to-rain Indah, he-the-Gods, upon-the-earth; and-Adam (the collective man) not-being-existing to-labour the-adamick-selfsameness (homogeneal ground).

5. Et-toute-la conception-de-lanature, avant-qu'elle-existera en-laterre; et-toute-la-végétation-de-lanature, avant-qu'elle-germera:
car-non-faire pleuvoir Інбан, циles-Dieux, sur-la-terre, et-Adam
(l'homme universel) non-être (non
exister en acte) pour-travailler lasubstance-adamique (l'élément homogène, similaire à Adam).

Si l'on veut se rappeler ce que j'ai dit dans ma grammaire touchant le durcissement des voyelles, et leur transformation en consonnes, (Ch. II. § 2), on ne sera point éloigné de l'idée que j'ai laissé entrevoir touchant le ravage que cette révolution avait apporté dans la signification primitive des mots. Or, de tous les sons vocaux les plus importans, ceux dont le sens est le plus spirituel, et, sont aussi ceux de tous, qui subissent plus facilement cette révolution, et sur lesquels elle opère les changemens les plus grands. Ces changemens sont tels, que ces signes spirituels s'étant matérialisés dans le nom donné à Dieu par Moyse, ce nom, si l'on suit la ponctuation chaldaïque non, et qu'on le prononce Iehovah, comme en effet le peuple ignorant le prononçait, loin d'exprimer les perfections divines que j'ai rapportées, il ne signifie plus qu'une calamité, une existence malheureuse, dont on ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne le terme connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne le terme : car tel est le sens du mot ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne connaît ni l'origine ni le terme : car tel est le sens du mot ne car le sens du mot ne car l'alle de l'intervoir de l'

Voilà la raison connue ou inconnue, pour laquelle il n'est plus permis au peuple juif de proférer ce nom, dont il a laissé le sens s'égarer jusque là ; voilà aussi pourquoi on n'admet dans les synagogues que des écritures sans points ; attendu que la prononciation qui résulte de ces points altère quelquefois la signification originelle des mots jusqu'à les rendre méconnaissables.

Comme mon intention n'est point de profaner les secrets d'aucune secte, je desire que ceux que j'ai laissé entrevoir jusqu'ici ou que je serai conduit à révéler par la suite, ne choquent personne. Si, contre יאר יעלה כון האָרֶץ וְהִשְּקְה אֶת כְּל 6. W'æd fahalch min-åretz w'hi-shekah æth-chol-phenef ha-åda-mah.

mon attente, il se trouvait néanmoins des sectaires qui fussent offensés de la publicité que je donne à certains mystères, je dois leur répéter ce que j'ai déjà insinué, et leur faire entendre une fois pour toutes que ne les ayant reçus d'aucun homme ni d'aucune société, et ne les devant qu'à mes seules études, je puis les publier sans trahir aucune espèce de sermens.

i. 5. ΠΨ, la-conception.... On doit entendre par ce mot tout travail créateur. Il s'élève sur la racine ΠΨ, qui exprime l'effort de l'âme vers un but quelconque. Le facultatif qui en découle ΠΨ, signifie être-produisant ou proférant ses pensées, soit par le travail, soit par la parole. Les hellénistes, et St-Jérôme qui les a suivis, n'ont vu dans ce mot qu'une herbe tendre, un arbrisseau: χλώρον, ou «virgultum», un rejetton.

השרה, de-la-nature..... Par une suite de la même idée, ces traducteurs n'ont vu dans le mot שרה, appliqué à la Nature génératrice et nourricière, qu'un champ; prenant ainsi dans le mot hébraïque ce qu'il avait de plus matériel et de plus restreint. Mais comment, dans cette expression énergique, composée des racines contractées dont la première w renferme l'idée de l'égalité et de l'équité distributive, et l'autre 7, celle de l'abondance; comment, dis-je, méconnaître la Nature toujours prête à combler l'Homme de ses dons? comment ne pas la voir dans le mot שך, mamelle, son symbole sacré chez les égyptiens? comment, avec la moindre attention, ne pas sentir que le nom de אודי, donné à Dieu même pour exprimer sa munificence et l'abondance de ses présens, ne pouvait être directement formé sur celui d'un champ, mais sur celui de la Nature? Enfin que l'on examine les idiômes correspondans, on verra que le chaldaïque שדא signifie fusion; profusion, éjaculation; que le syriaque ()2, caractérise la fortune, le démon de la terre ; l'état, la nature des choses ; que l'arabe ندن من شكرين indique tout ce qui est constant, ferme dans sa marche, tout ce qui est abondant, nourricier; que l'éthiopien App (shadi) exprime la benignité, le bon naturel/, etc. Quand on pense à toutes ces choses; on ne peut croire que des Juifs d'Alexandrie, des Esséniens,

6. But-a-virtual-effluence wentup from-out the-earth, and-bedewd that-the-whole-face of-theadamick (homogeneal ground). 6. Mais-une-émanation-virtuelle s'élevait-avec-énergie du-sein de-laterre et-abreuvait cette-toute-la-face de-l'élément-adamique.

s'ils n'avaient eu de raisons très-fortes de taire la vérité, eussent jamais pu rendre le mot verniné ici par l'article emphatique n, signe de la vie, par le mot grec àypòs, un champ.

אין, et-Adam non-être..... Il est assurément difficile de lire attentivement ce verset sans y trouver la preuve convaincante que le sens figuré donné au mot initial בראשית est d'une rigoureuse exactitude; ct que ce n'est, en effet, qu'en principe, que l'Être des êtres avait d'abord déterminé la création des cieux et de la terre, les renfermant חדר ובדור, en puissance contingente d'être, dans une autre puissance d'être. On dirait que Moyse, voulant bien faire entendre cette vérité profonde, ait à dessein écrit le commencement de ce chapitre. Dès le premier verset, il y parle de la loi naturelle צבאם, qui doit conduire cette création de puissance en acte jusqu'à son dernier développement. Il a soin de répéter plusieurs fois que cette création a été faite לעשור, selon l'acte efficient יהוה אלהים de Iohah, l'Étre des êtres. Enfin il tranche le mot, et dit sans voile que toute conception de la Nature productrice avait été créée avant que la Nature existât ; et toute végétation, avant que rien eût germé. Il fait plus. Après avoir annoncé la formation d'Adam, il déclare expressément qu'Adam n'existait pas, אין וואדם אין.

Il est vrai que les traducteurs hellénistes n'ont voulu voir dans la loi naturelle, où la version samaritaine et le targum èhaldaïque voient du moins une force agissante, et une armée, qu'un embellissement κόσμος, et dans la conception de la nature productrice, que le rejetton d'un champ, χλωρὸν ἀγροῦ : mais ils avaient sans doute leurs raisons pour cela; comme aussi pour faire dire à l'Être des êtres, ποιήσομεν ἀνθρώπον, faisons l'homme, au lieu de nous ferons Adam, ainsi que porte le texte original και με με με το différent. Le parti décidé qu'ils avaient pris de voiler le sens spirituel du Sépher et surtout du Beræsith, les mettait à tous momens dans des positions difficiles, et les forçait de donner l'entorse aux phrases les plus claires. Un mot seul mal fardé ent suffi pour faire écrouler leur échaffaudage. Ils aimaient mieux ris-

עפר 7. Wa-iitzer Inôan Ælohim æth-

ha-Adam haphar min ha-Adamah w'iphah bi-aphi-ô nishemath haiim wa-ichi ha-Adam le-nephesh hafah.

quer les contresens les plus grossiers, et faire tomber Moyse dans des contradictions palpables, que d'exposer ses mystères.

Quoi, par exemple, de plus incohérent que ce qu'ils lui font dire? Sclon leur version, l'homme déjà créé au 1/2, 26 du chapitre précédent, n'existe pas au \*. 6 de celui-ci ; et bientôt au \*. 7, ce même homme va être créé de nouveau. Comment cela se peut-il? Le voici.

La première création n'a lieu qu'en principe. Les jours, ou les manifestations lumineuses, n'en sont que les époques efficientes, les phases phénoméniques; Moyse l'annonce d'une manière si précise qu'il faut vouloir fermer volontairement les yeux à la lumière pour ne pas le voir. Il le dit lui-même. La conception de la Nature, avait été créée avant la Nature même; la végétation, avant le végétal. Adam n'était pas. L'Être des etres avait dit seulement, nous ferons Adam; et Adam, l'Homme universel avait été fait en puissance. Bientôt il va paraître en acte, et c'est par lui que la création effective commence. Mystère profond, et sur lequel je chercherai à jetter autant de lumière qu'il me sera possible.

את הארבוה, la-séité-adamique..... Ce mot, qui est formé sur celui d'Adam, et qui en partage toutes les significations tant figurées qu'hiéroglyphiques, a été conduit de restrictions en restrictions, à ne plus signifier que la terre, proprement dite; de la même manière qu'on a fini par ne voir dans אדם, l'Homme universel, le Règne hominal, qu'un homme matériel, de sang, de chair et d'os. Le nom d'*Adam* étant bien compris, mène facilement à l'intelligence de celui d'Adamah, son principe élémentaire, terre homogène et similaire à Adam; terre primitive très-éloignée de celle qui frappe nos sens, et aussi différente de la terre proprement dite, que l'Homme intelligible, universel, DIN est différent de l'homme corporel et particulier שנוא; ainsi que je le dirai plus loin.

אָר, 6. אור. Mais-une-émanation-virtuelle...... Les hellénistes ont vu une

7. And-he-formed (framed, elementised for an ever-lasting end) INÔAH, HE-the-Being-of-beings, the-selfsameness of-Adam (the collective man), by-rarefying (sublimating the principle) of-the-adamick (homogeneal ground); and-he-inspired into-the-inspiring-faculty-of-him, a-being-exalted (an essence) of-the-lives, for-being-made Adam (the collective man) according-to-the-soul of-life.

7. Et-il-forma (substantialisa, en déterminant les élémens vers un but) іно́ан, Lui-l'Être-des-ètres, l'ipséité d'Adam (l'homme universel) en-raréfiant (sublimant le principe) de-l'élément-adamique; et-il-inspira dans-la-faculté-inspirante-à-lui un-étant-élevé (une essentialité) des-vies; afin-qu'il-fût cet-homme-universel (Adam) se-lon-l'âme-vivante.

fontaine, πηγη, et St-Jérôme a vu comme eux. Il était difficile de rabaisser davantage l'expression de Moyse. Cette expression, dans le sens figuré où il faut la prendre, indique toute espèce de force, de faculté, au moyen de laquelle un être quelconque manifeste sa puissance au dehors; puissance bonne s'il est bon, mauvaise s'il est mauvais.

On trouve en arabe of ou les suit, pour signifier la force, la puissance, la vigueur; la victoire qui les suit; une chose inouie, heureuse ou funeste; une émanation sympathique ou contagieuse; blest la chose produite; la chose productrice, l'instrument. The En samaritain, en éthiopien, he (ad), signifient la main, instrument de l'homme, symbole de sa puissance. Le syriaque dit (a), et le chaldaïque Thébreu dit aussi The main: ce mot, régi par le signe de la puissance et de la stabilité k, devient The, c'est-à-dire, toute corroboration, toute émanation virtuelle, toute faculté bonne ou mauvaise suivant l'être qui la produit.

Si l'on prend ce dernier mot אָר, et que, pour lui donner un sens hiéroglyphique, on en fasse disparaître le signe de la manifestation , le mot אָר, en conservant toutes les acceptions du radical אָר, deviendra purement intelligible; ce sera, comme je l'ai traduit, une émanation virtuelle. Moyse l'a employé dans ce sens. Mais ce sens, trop sublime pour être facilement compris, s'est matérialisé dans l'imagination d'un peuple ignorant et grossier. Le mot אַר dans sa dégénérescence,

ניפוע ירוֹה אַלְהִים גּּן־בּערן בּקרם 8. Wa-ittah moan Ælohim gan-bi-יישם שם את האדם אשר יצר:

heden mi-kedem, wa-iashem sham æth-ha-Adam åsher fatza".

n'a plus signifié qu'une fumée, une vapeur, un nuage. C'est ainsi que l'ont entendu les traducteurs samaritains et chaldaïques. Cette interprétation est vicieuse sans doute, mais elle vaut encore mieux que celle de fontaine, que lui ont donnée les juiss hellénistes.

לי. ז. אייצר, et-il-forma.... C'est ici l'un des mots les plus difficiles que puisse offrir la Langue hébraïque. Sa racine primitive est אר, l'élément principe, dont j'ai déjà donné l'analyse au 1/2. 3. du chap. I. Cette racine, régie par le signe déterminatif y, et animée par le signe convertible 3, offre dans le verbe my l'idée de figurer, former, co-ordonner, arrêter et lier les élémens constitutifs d'une chose. Si ce verbe radical, employé selon la forme intensitive, double son caractére final 7, image du mouvement propre et fréquentatif, comme dans אורך; alors il signisie serrer et presser sortement, opprimer: mais si le signe convertible passe à l'état de consonne dure, comme dans Tiyz; alors la compression matérielle est arrivée à son comble, et ce verbe ne renferme plus que l'idée de l'angoisse, de l'ignominie, et de la douleur la plus aiguë.

Dans le cas dont il s'agit, Moyse a employé la racine simple 32, qui exprime la co-ordination, la configuration élémentaire, en lui donnant pour adjonction initiale, le signe de la manisestation et de la durée; formant ainsi le verbe radical-composé יצר, il substantialisa, agglomera, lia; et configura pour l'éternité.

ラヴ, en-raréfiant......... Ce facultatif continu qui a été pris pour un simple substantif par le traducteur latin, ne l'a point été entièrement par les traducteurs hellénistes, qui disent au moins χοδν λαθών, en prenant de la poussière : voyant bien, au reste, de la poussière, là où il n'y en a pas : mais encore vaut-il mieux voir de la poussière que de *la boue* et de la fange.

Le samaritain rend by par JVM, qui veut dire, un esprit volatil, essentiel; comme le démontre l'analogue éthiopien 366 (tzawphe), signifiant au propre du vin nouveau; et le mot arabe منوا, qui présente l'idée de tout ce qui s'enflamme rapidement, de tout ce qui s'exhale en

8. And-he-appointed, инона, ие-the-Gods, an-inclosure (an organical-boundary) in-the-temporal-and-sensible-sphère extracted-from-the-boundless-and-foregoing (time); and-he-laid-up there that-same-Adam whom-he-had-framed-for-eyer.

8. Et-il arrêta (traça), IHÔAH, I.UI-les-Dieux, une-enceinte (une circonférence organique) dans-lasphère-sensible-et-temporelle extraite-de-l'antériorité-universelle (des temps); et-il-plaça là ce-même-Adam qu'il-avait-formé-pour l'éternité.

odeur, de tout ce qui se meut avec vivacité; ainsi que le prouvent ses dérivés اضواء, أضواء, واد.

Le mot אוף , dont il s'agit ici, offre les deux racines réunies עוף, dont la première אוף, renferme l'idée de tout mouvement rapide, volatil, aérien; et la seconde, comme nous l'avons déjà vu, s'applique à l'élément principe.

ומבר באפון, et-il-inspira dans-la-faculté-inspirante-à-lui....... suivant l'usage de Moyse, le verbe et le substantif, tirés de la même racine, se succèdent et s'éclairent l'un l'autre. Cette racine est אשש, ou של, qui signifie, au propre, la bouche et le souffle qui s'en exhale; et au figuré, la parole et l'intelligence qui en est la source.

שבו, wr-étant-élevé....... C'est le verbe שב, dont la racine שב exprime tout ce qui s'élève, employé selon la forme énonciative, mouvement passif, comme facultatif continu, au féminin constructif.

\*. 8. 73, une enceinte...... Les traducteurs hellénistes ont copié ici le mot samaritain \$16993, paradis, sans l'éclaireir davantage que le mot hébr u gan, qui n'a cependant point d'autres difficultés, que celle de ne pouvoir se prêter à leurs vees. Abordons le mot samaritain, puisque c'est le seul proféré aujourd'hui. La racine de ce mot, si peu entendu, est 77, exprimant l'idée d'un mouvement circulaire, constant et facile, comme celui d'une roue; ainsi qu'on peut le remarquer dans le verbe 777, qui exprime l'action de tout ce qui se déploie autour de quelque chose et l'enveloppe dans son enceinte. Aussi le syriaque ( ) , le chaldaïque et l'hébreu 777, ont-ils signifié également un vêtement de femme, une enveloppe légère entourant la personne de ses plis onduleux. Le mot samaritain \$16997, a eu très-certainc-

עץ נְיִצְבָּח יְהוּה אֱלְהִים בִּוּן הָאַרְכְּה פָּל-הַחַיִּים בְּתוֹךְ הַגְּן וְעֵץ הַבְּעָת טוֹב הַחַיִּים בְּתוֹךְ הַגְּן וְעֵץ הַבְּעָת טוֹב

Wa-iatzemah móan Ælohim, min-ha-àdamah èhol-hetz nehmad l'maræh, w'tôb l'maàèhal, w'hetz ha-haiim b'thôèh ha-gan, w'hetz ha-dahath tôb wa-rawh. Ì

Į

ì

E

)

ment la même signification; et ce qui le prouve sans réplique, c'est que le mot hébreu, dont il est la version emphatique au moyen du signe I ou B, ajouté en tête, n'a jamais eu d'autres sens que celui d'une enveloppe, d'une enceinte protectrice. Ce mot, qui tient au nom même donné à la femme par un grand nombre de peuples, signifie encore une enveloppe, dans l'italien gonna, dans l'anglais gown, dans le français goîne, et même dans l'ancien celté gun ou goun. Il n'a pu signifier un jardin, que dans le sens où l'on considère un jardin comme enclos et environné de haies. Mais cette signification restreinte est démentie ici par le samaritain puradis, dont les analogues répondent tous au sens d'enceinte, de sphère, de voile, et d'organe, que je lui donne.

Quant à l'étymologie hiéroglyphique du mot , la voici. Ce mot mystérieux s'élève évidemment sur la racine , exprimant toute idée d'objet enveloppant et contenant sans effort, s'ouvrant et s'étendant même pour contenir et recevoir, laquelle est terminée par le signe final, extensif 7. Voyez le Vocabulaire radical, rac. , et , 2.

לעדן, dans-la-sphère-sensible...... Lorsque ce mot a été rendu par ceux de délices et de volupté, il ne l'a été ainsi que par une suite des idées grossières qui s'attachent à tout ce qui est sensible et temporel. La racine sur laquelle il s'élève est évidente : c'est קוד, qui exprime toute espèce de période bornée. De là , דון, le temps actuel, le temporel, les choses sensibles et transitoires, etc., etc.

voulu comprendre le mot ארן, ils auraient également compris celui-ci; mais ayant esquivé le sens de l'un, ils ont dû nécessairement manquer le sens de l'autre. C'est toujours la racine און qui précède, qui est encore employée ici, selon l'usage de Mojse; mais envisagée sous un autre rapport, et modifiée par le signe initial de la plus grande force agglomérante et comprimante p, et par le signe collectif final . Il faut dire ici que les prêtres égyptiens concevaient deux éternités:

9. And-he-caused-to-shoot-out, Inôah, he-the-Gods, from-the-adamick (homogeneal-ground) all-growth (every vegétative-faculty) fair-at-its-highest-rate, to-the-sense-of-sight, and-good to-the-sense-of-taste, and-a-growth of-lives; in-the-bosom of-the-organick-inclosure; and-a-growth (a vegetative faculty) of-the-knowledge of-good and-evil.

9. Et-il-fit-développer, môan, Lui-les-Dieux, de-cet-élément-adamique (homogène) toute-substance-végétative belle-autant-que-possible selon-la-vue, et-bonne selon-le-goût; et-une-substance desvies dans-le-centre de-l'enceinte-organique; et-une-substance-végétative de-la-connaissance du-bien et-du-mal.

en-deçà des temps, et אולם, celle au-delà des temps: c'est-à-dire l'éternité antérieure et l'éternité postérieure.

y, 9. γy, une-substance-végétative..... La racine y ou y développe toute idée de croissance, excroissance, tumeur, chose qui s'accumule. Le signe y qui la termine marque le but, la fin où tendent toutes choses. Ne voir que du bois, dans le mot γy, comme les hellénistes, ou comme St-Jérôme qui les a copiés, c'est témoigner un grand desir de taire la vérité, ou montrer beaucoup d'ignorance. Le samaritain a été beaucoup plus heureux, ou moins réservé. Le moi 52 mV, qu'il emploie, exprime une végétation de la nature élémentaire; il est élevé sur la racine γy ou γy, et terminé par le signe extensif. Le chaldaïque dit γγχ, ce qui revient à peu près au même. C'est une force extensive, une puissance envahissante; en un mot, la matière en travail: c'est ce que les Grecs nomment vλη, et les Latins « sylva ». Or, remarquez que vλη et «sylva » ont également signifié du bois, ou un bois, dans un sens très-restreint.

La faute que commettent ici les traducteurs hellénistes me paraît volontaire et calculée; car autrement, elle serait ridicule: celle de St-Jérôme était forcée. Ayant une fois suivi ces guides infidèles en un point, il était obligé de les suivre en tous. Après avoir vu un jardin, dans une enceinte intelligible que nous appellerions aujourd'hui une sphère d'activité organique, il était tout simple qu'il vit la volupté, là où était le sensible et le temporel; l'orient, là où était l'antériorité des temps: du bois, là où était une matière en travail, etc., etc.

ינְרָר יֹצֵאּ בּוּעֵדֶן לְהַשְּׁקוֹר־ז אֶת-הַגְּן (הַשְּׁקוֹר־ז אֶת-הַגְּן (הַשְּׁקוֹר־ז אֶת-הַגָּן (הַשְּׁקוֹר־ז אֶת-הַגָּן (הַשְּׁקוֹר־ז אֶת-הַגָּן shekôth æth-ha-gan, w'mi-sham fophared, w'hafah l'arbaħah rashìm.

ו שֵׁם הָאֶּחֶר פִּישׁוֹן הרּא הַסֹבֵּב אֵת כָּל־ II. Shem ha-æhad phishon, houá hassobeb æth-chol-ha-æretz ha-hawilah, åsher-sham ha-zahab.

ולווֹב הַאָּרֶץ הְהוֹא טוֹב שָׁם הַבְּרַלְּח 12. W' Zahab ha-âretz ha-hiwâ tôb, sham ha-beddolah w'æben ha-shoham.

į

t

1

ï

֝֝֟֝֝֟֝֟֝֝֟֝֝֟֝

1

<sup>\*. 10.</sup> הלארבעה, selon-la-puissance-quaternaire.... La racine de ce nombre mystérieux est בא, qui, formée du signe du mouvement propre et de celui de l'action générative, renferme toutes les idées de grandeur et de multiplication. Si le dernier caractère y est doublé, comme dans בה, ce mot acquiert une étendue numérique infinie; et s'il est suivi du signe du sens matériel, comme dans בא, il devient l'expression de la solidité, de la force physique, et de toutes les idées attachées au cube. C'est dans cet état qu'il représente le nombre quatre. Mais dans l'exemple dont il s'agit ici, il commence d'une part par le signe de la puissance et se termine par l'article emphatique et qui y attache le sens hiéroglyphique de puissance quaternaire, que je lui donne.

שוין, qui, formée par les signes de la manifestation et du mouvement relatif, exprime toute idée de réalité et de substantialité physique. Elle est gouveruée par le signe

- 10. And-a-flowing-effluence (an emanation) was-running from-this-temporal-and-sensible-place, for-bedewing that-same-organick-inclosure; and-thence, it-was-dividing in-order-to-be-henceforth suitable-to-the-four-fold-generative power.
- 11. The name of one (of those générative effluences) was phishon (réal existence) that which is surrounding the whole earth hawilah (virtual energy) which is the native-spot of gold (light's reflection).
- 12. And-the-gold of-the-earth that-self same, good; proper-spot of *Bedellium* (mysterious dividing), and-of-the stone shoam (universal sublimation).

- 10. Et-un-fleuve (une émanation) était-coulant de-ce-lieu-temporel-et-sensible, pour-l'action-d'abreuver cette-même-sphère-organique; et-de-là, il-était-se-divisant afin-d'être-à-l'avenir selon-la-puissance-quaternaire-multiplicatrice des-principes.
- 11. Le-nom-du-premier (de ces principes émanés)-était-Phishon (la réalité physique, l'Être apparent) lui-qui-est circonscrivant toute-la-terre-de hawila, (l'énergie virtuelle) laquelle-est-le lieu-propre de-l'or (la réflexion lumineuse).
- 12. Et-l'or-de la-terre icelle, bon; lieu-propre du-Bedellium (séparation mystérieuse), et-de la-pierre shohdm. (Sublimation universelle).

emphatique de la parole 5, et terminée par la syllabe augmentative 7, qui porte à son plus haut degré l'étendue de tout être produit. On peut reconnaître dans ce nom propre et dans tous les suivans le génie de la langue égyptienne.

הרוילה, de-hawila..... C'est ici la racine הרוילה, se rapportant à l'idée d'effort, de tension, de travail virtuel, d'énergie, d'épreuve, etc. Cette racine est employée, comme facultatif continu, avec l'article emphatique. Consultez sur cette racine et sur la précédente le Vocabulaire radical.

#. 12. Je soupçonne ce verset d'avoir d'abord été une note marginale qui se seza glissée dans le texte, soit par la faute d'Esdras, soit par la

ישֶׁם הְנְּדֶר הַשֵּׁנִי בִּיחוֹן הוא הַּסְבֵב 13. W'shem ha-nahar ha-shení Gihôn, houâ hassobeb æth-èhol-æretz choush.

ּ וְשֵׁם הַנְּהָר הַשְּׁלִישִׁי הִהֶּקֶל הוּא הַהּעֶּׁרְ קּרְבֵית אַשׁוּר וְהַנְּהָר הַרְבִיעִי הוּאַ פַּרַת :

י וְשֵׁם הָבְּדְרְ 14. W'shem ha-nahar ha shelishi Hiddekel, houa haholeèh kidedemath ashoùr, w'ha-nahar harabihi houa phrath.

ַנִיקּח יְהוּיָה אֱלֹהִים אֶת דְּאָדָם רַיַּנְּוּחַ־ הוּ בַּגַּן־עֵּרֶן לְעָבְרָה וּלְשָׁבִּירָה :

ידור אין 15. Wa-ikkah וווסאת Ælohim æth-ha-Adam, wa-innihe-hou be-gan-heden l'habed-ha w'l'shamer-ha.

faute de quelque copiste antérieur. Ce qui me donne ce soupçon, c'est qu'il interrompt visiblement la narration par une allégorie hermétique, très-crue, qui n'est ni du style ni du goût de Moyse.

א. ו3. גידור, Gihôn..... Consultez encore le Vocabulaire radical à la rac. און. Cette racine est employée dans cette occasion sous la forme verbale intensitive avec la syllabe augmentative און.

שלא, choùsh..... La racine élémentaire שא, qui signifie en général le principe 'igné, étant verbalisée par les signes יו סוי, a produit le mot ou שאל ou ארש; c'est-à-dire le feu physique ou moral : et ce mot, resserré par le signe assimilatif >, a donné naissance à celui dont il s'agit ici. Ce nom, que l'on trouve dans les livres sacrés des Brahmes, et dent

- 13. And-the-name of-the-ef-fluence the-second, was-Gihon (determining motion) that-veryone which is-encompassing-the-whole earth chush, (fire-like, etheral principle).
- 14. And-the-name-of-the effluence the-third was hiddekel (the nimble and swift propagator, universal fluid) the-same-that-is the producing-cause of-the-eternal-principle of-happyness: (harmony, lawful rule) and-the-effluence thefourth, the-same-that-is the-fecundating-cause.
- 15. And-he-took, IHOAH, HE-the-Gods, that-same-Adam (the-collective-man) and-he-placed-him in the temporal and sensible sphere, for dressing-it and-over-looking-it-with-care.

- 13. Et-le-nom-du-sleuve (du principe émané) deuxième, était-Gîhôn, (le mouvement déterminant) lui-qui-est entourant toute-la terre èhoush, (le principe igné).
- 14. Et le nom du fleuve (de l'é manation) troisième, était hid-dekel (le rapide et léger propagateur), le fluide électrique, magnétique, galvanique, etc.) lui-qui-est le-faisant-aller (le moyen de propagation) du-principe-primitif de-la-félicité (de l'ordre, de l'harmonie) et-le-fleuve (l'émanation) quatrième-était lui-qui-est le-fécondateur.
- 15. Et-il-prit, 1HÔAH, LUI-les-Dieux, ce-même-Adam (l'homme universel), et-il-laissa-lui dans-lasphère-temporelle-et-sensible, pour ellaborer-elle, et-pour-la-surveilleravec-soin.

l'origine est par conséquent fort ancienne, a été rendu par celui d'Æthi-ops, qui veut dire le feu sympathique du globe. Tous les noms allégoriques dont Moyse se sert en cette occasion, sortent évidemment des sanctuaires égyptiens.

א. זְּלָלְ, hiddekel..... Ce nom est formé des deux mots הַרְקּלְ, émettant, propageant, et קּלְ, léger, rapide. Il est employé sous la forme intensitive.

הוא פרח, qui-est le-fécondateur..... Les hellénistes ayant vu le Tygre

**I** I

## COSMOGONIE DE MOYSE:

יוצר יהוה אלהים על האדם לאמר 16. Wa-itzaw וווסא Ælohîm halha-Adam, l'æmor, mi-èhol hetz-בְוֹכֵל עִץ־הגּן אכֹל הֹאכל: ha-gan âchol tháochel.

פופונו כי ביום אַכְלְךְ מִפְנוּ מור

יברי מורב וַרַע לא־האבֶר־ 17. W'-me-hetz ha-dahath tôb warawh loa-thaochal mi-men-où èhi b'íôm achal-cha mi-men-ou, môth thamôth.

dans le fleuve allégorique הדקל, le rapide propagateur, dont parle Moyse, n'ont pas manqué de profiter ici d'une légère ressemblance dans le son des mots pour voir l'Euphrate, dans הוא פרה, celui qui féconde ; sans s'embarrasser de ce qu'ils feraient des deux fleuves précédens: mais il ne faut qu'un peu d'attention pour voir que xin est un pronom masculin qui régit le verbe nominal n's, l'action de féconder, comme cela est pratiqué dans toutes les phrases précédentes.

\*. 15. Tous les termes en sont connus ou faciles.

א. 16. אינו, et il prescrivit..... La racine או exprime toute espèce de ligne tracée vers un but, dont le signe & est le symbole. Cette racine, devenue le verbe אַרָּה, selon la forme intensitive, signifie conduire avec rectitude, guider bien, etc.

מכל־עץ, de-toute-substance...... Revoyez le \*. 9 de ce chapitre.

אכול תאכל, alimentant tu-peux-t'alimenter..... Voici un mot, qui, à force de se contracter, est devenu fort difficile à entendre, à cause de la ressemblance qu'il a acquise avec quelques mots différens qui sortent d'une autre racine que lui, et avec lesquels on peut facilement le confondre. Sa racine propre demande à être cherchée avec soin, car Moyse y a attaché beaucoup d'importance dans cette circonstance. On le voit par l'affectation qu'il a mise à répéter deux fois le même verbe, d'abord comme facultatif continu et ensuite comme temporel futur.

Cette racine est 71y, la mutière élémentaire, substance inconnue,

16. And-he-prescribed, môan, me-the-Gods (enacting, settling), towards - Adam, by - declaring: from-the-whole growth-of-the-organick - inclosure, feeding thoumay'st-feed-upon.

17. But-from-the-growth (the-growing might) of-the-knowlegde of-good and-evil, not-shalt-thou-feed-upon any-of-it; for-in-the-day of-the-feeding-thine upon-some-of-it, dying thou-shalt-die (thou shalt transmute to another state).

16. Et-il-prescrivit, IHÔAH, LUTles-Dieux, (statua, régla), envers-Adam, selon-l'action-de-déclarer (sa parole): de-toute-substancevégétative de-l'enceinte-organique, alimentant tu-peux-t'alimenter.

17. Mais-de-la-substance-physique de-la-connaissance du-bien et-du-mal, non-pas tu-consommeras de-quoi-d'elle; car dans le-jour de-la-consommation-à-toi de-quoi-d'elle, mourant tu-mourras (tu passeras à un autre état).

symbolisée ici par le signe convertible universel placé entre ceux du sens physique et du mouvement expansif. Cette racine, qui s'est conservée toute entière dans le syriaque 2001 et dans le grec 5011, était fameuse chez les Égyptiens. qui lui faisaient jouer un grand rôle dans leur mythologie. On trouve en éthiopien le mot 376 (achal) pour signifier substance, essence, matière, nourriture. Je remarque, en passant, que les mots français Elément et Aliment y tiennent par leur racine commune.

Au reste, cette racine n'est usitée en hébreu que dans un sens restreint, et pour dire allaiter un enfant, lui donner sa première nourriture. On trouve yet, pour désigner un enfant à la mamelle. Lorsque la ponctuation chaldaïque matérialise entièrement cette racine, en rendant consonne la voyelle mère 1, alors elle ne développe plus que des idées d'injustice, de crime, et de perversité.

Mais, si, au lieu de matérialiser cette voyelle, on adoucit le caractère du sens physique y, en y substituant le signe de la vie assimilée 5; alors cette racine ainsi écrite 55, exprime les idées d'appréhension, de sa assement, de contenance, de substantiation; et si on la réduit aux seuls caractères 55, on obtient par cette contraction les idées analogues d'assimilation de substance et de consommation, soit qu'on entende l'action de consommer ou de consumer. C'est à ce point que

ווית אַלהִים לא־טוֹב הֵיוֹת 18. Wa-faomer ווּאַבּור לא־טוֹב הֵיוֹת 18. Wa-faomer ווּאַבּור הַיוֹת tôb heiôth ha-Adam l'badd'-ô æhesheh-l'ô hezer b'neghed-ô.

-19 ויצר ירוה אלהים מדהארמה פלד

Wa-itzer 140AH, Ælohim min-ha-Adamah èhol-hafath ha-shadeh w'æth èholhôph ha-shamaîm,waîabæ æl-ha-Adam l'raôth mahîkera-l'ô, w'chol asher îkera-l'ô ha-Adam, nephesh haiah houa shem-ô.

Moyse l'a prise; et pour lui donner le sens relevé qu'il concevait, il l'a fait régir par le signe de la puissance &. Dans cet état le verbe qui s'en forme, a signifié s'alimenter c'est-à-dire s'assimiler la matière élémentaire comme aliment.

Il faut se souvenir que la racine עול, dont il est question, est précisément la même dont le traducteur samaritain s'est servi pour rendre la substance appelée yy par Moyse, objet de l'alimentation exprimée par le verbe אָכוֹל. Voyez encore le \*/. 9. de ce chapitre, et le vocabulaire radical, R. על et על.

א. 17. הדעה, de-la-connaissance.... איז est une racine qui renferme toute idée d'exposition, d'explication, de démonstration; étant formée par contraction, des racines, vi la main, tout ce qui montre, et ny, la superficie, la courbure, la forme extérieure des choses.

Le mot samaritain : tient à la racine hébraïque 717, qui se rapporte à tout ce qui saisit intérieurement les formes, et qui les fixe, comme le goût, par exemple. Ainsi la science, indiquée par le texte hébreu, est celle qui dépend du tact et des formes extérieures, et celle indiquée par le traducteur samaritain, celle qui résulte du goût

## VERSIONS LITTÉRALES: MOTES CH. II.

18. And-he-said, moan, the-Being-of-beings, not-good thebeing-Adam (the collective man) in-lonesomeness-his; I-will-maketo-him, an-auxiliary-might (a prop a mate) unto-the-reflecting-lighthis-own.

19. And-he-had-elementised wards an end), moan, the-Beingof-beings, from-the-adamick (homogeneal ground) every-life ofnature-earth-born, and-every fowl of-the-heavens; and-he-brought unto-Adam, to-see what he-wouldassign-for-name in-relation-to-himself-unto-it: and-all-that he-assigned-for-name-unto-it (after him) Adam, (the collective man) soulof-life was-the-name-its-own-suitable-to-him.

18. Et il-dit, moan, Lui-l'Etredes-êtres, pas-bon être-Adam (l'homme-universel) dans-la-solitude-sienne : Je-ferai-à-lui uneforce-auxiliaire (un soutien, un aide, une corroboration, une doublure) en-reflet-lumineux-de-lui.

19. Et-il-avait-formé (en coor-(by compacting the elements to-; donnantiles élémens vers un but) июли, l'Etre-des-êtres du-sein-del'adamique, (élément homogène) toute-vie de la-nature-terrestre ettoute-espèce-de volatile des-cieux; et-il-fit-venir vers-Adam, pourvoir quel il-assignerait-nom-à-cela (selon lui): et-tout ce-qu'il-assignanom-à-cela (selon lui), Adam, (l'homme universel) ame-de-vie ce-fut-le-nom-sien-de-lui.

et des formes intérieures. Le mot latin sapientia, a la même expression que le samaritain. Le français connaissance, tient un milieu entre deux. Il dérive ainsi que l'anglais knowledge, et le grec yvous de la racine cellique ken, ou kan, qui signifie concevoir, comprendre, embrasser d'un coup-d'œil, etc.

הוכות השלוח, mourant, tu mourras..... J'expliquerai plus loin la racine de ce mot. Voyez, au reste, le vocabulaire radical, R. 72.

א. 18. אין, une force auxiliaire..... Ce mot énergique a été formé de la racine )), qui exprime toute force, tout moyen ajouté, toute corroboration; et du signe élémentaire du mouvement propre 3. Le mot samaritain qui le traduit, TVH, yeut dire un soutien, un conseil, un

ייקרא האדם שמוח 20. Wa-ikera ha-Adam shemôth l'èhol ha-behemah wThôph hashamaîm w'l'chol haiath ha-shadeh, w'l'Adam loa-matza hezer ch'neghed'-ô.

1

ſ

ľ

E

Ė

į

1: Wa-faphel пюли, Ælohim thareddemah hal-ha-Adam, waîîshan, wa-îkkah ahath mi-tzalhothaî-ô, wa-îsseggor bashar thahathe-nah.

bienfait; comme le prouve le mot arabe correspondant deu. Le targum chaldaique dit כמיך, une conjonction.

בנגדו, en-reflet-lumineux-de-lui...... La racine בנ s'applique à toute espèce de lumière réfléchie à la manière d'un miroir. De là les idées de manifestation, et d'opposition, d'objet présenté et mis en regard, que l'on trouve dans le mot גגד, où la racine בו est rendue encore plus expressive par l'addition du signe 7. L'article médiatif 2 qui infléchit ce mot, en montre l'application. Je me bornerai à faire observer ici, que suivant le récit de Moyse, l'Être des êtres ayant à créer Adam, le forme dans son ombre; et qu'ayant à créer Heoe, il la forme dans la lumière d'Adam, ou ce qui est la même chose, en réflexion lumineuse de lui, Adam.

A Hilly and Drawite \* 19. 17, à-cela (selon lui)...... Il y a ici un trope grammatical que je veux faire remarquer, d'autant plus que ce verset mérite attention à cause de la formation actuelle des animaux à laquelle Adam prend part. Ce trope consiste en ce que la même relation se rapporte aux deux membres de la phrase, et par conséquent renferme deux sens. Moyse qui l'emploie assez volontiers, paraît l'avoir imité du style hiéroglyphique où sans doute il était d'un grand usage. Dans ce verset, par exemple, le mot 17, composé de l'affixe nominal 1 appartenant à la troisième

20. And he assigned Adam, names to-the-whole quadruped-kind, and-to-the-fowl of-heavens, and-to-the-whole living-nature earth-born and-for-Adam (the collective man) not-to-meet with-anauxiliary-mate as-a reflected-light-of-him.

21. And-he-caused-to-fall IHÔAH
HE-the-Gods, a-sympathetic slumber (mysterious and deep) upon
Adam (the collective man) whoslept: and-he-broke-off one of-theinvolutions (that sheltered him)
and-he-covered-with-care (he coloured) with shape and-corporalbeauty the-weakness (the inferiority) of-her.

ao. Et-il-assigna Adam, desnoms à toute-l'espèce-quadrupède, et-à-l'espèce-volatile des-cieux, et à-toute-l'animalité de-la-natureterrestre: et-pour-Adam (l'homme universel) non-pas trouver un-aide (une force auxiliaire) comme-unreflet-lumineux-de-lui.

21. Et-il-laissa-tomber môah, Lui-les-Dieux, un-sommeil-sympathique, (mystérieux et profond) sur-Adam (l'homme universel) qui-dormit: et-il-rompit de-l'unité-une-des-enveloppes-siennes (extérieures) et-il-couvrit-avec-soin (il colora) forme-et-beauté-corporelle la-faiblesse (l'infériorité)-à-elle.

personne du masculin, et de l'article directif , se trouve placé de manière à se rapporter à la chose à laquelle Adam doit donner un nom, et à Adam lui-même qui donnera ce nom d'après lui; c'est-à-dire, d'après les rapports qu'il découvrira entre lui et cette chose.

Ce trope est remarquable, parce que c'est de l'examen des rapports qu'il indique, que résultent les noms qu'Adam, l'Homme universel, donne aux divers animaux, d'après leur plus ou moins de relation avec l'âme vivante d'où découle leur existence. Ce trope est une sorte de double emploi.

שבל , le nom-sien-de-lui...... Le même trope continué, fait appartenir l'affixe, et à la chose qui reçoit le nom, et à Adam qui le donne.

**<sup>★</sup>**. 20. Tous les termes en sont connus.

א. 21. מרדבו, un sommeil-sympathique..... C'est une espèce de léthargie ou de somnambulisme, qui s'empare des facultés sensibles, et les sus-

22. Wa-iben ואלהים את הצלע אשר 22. Wa-iben וולא, Ælohim æth-ha-

tzellah asher lakah min-ha-Adam l'aishah, wa-ibiæha æl-ha-Adam.

pend ; ainsi que le témoignent le chaldaïque [7] et l'arabe même ; La composition hiéroglyphique du mot hébreu, est remarquable. Elle peut donner lieu à de singulières réflexions touchant quelques découvertes modernes. Les deux racines contractées מרכי , expriment, l'une tout ce qui s'étend, et s'empare par un mouvement propre; l'autre tout ce qui est similaire, homogène et conforme à la nature universelle. Le signe de la réciprocité mutuelle 7, et l'article emphatique 7, sont là, au commencement et à la fin, pour accroître l'énergie de ce mot mystérieux.

Il n'y a personne, qui, d'après l'analyse de ce mot, n'y reconnaisse cet état extraordinaire, auquel les modernes ont donné le nom de sommeil magnétique, ou de somnambulisme, et qu'on devrait peut-être qualifier, comme en hébreu, de sommeil sympathique, ou simplement de sympathisme. Je dois remarquer, au reste que les hellénistes qui disent excaow, une extase, se sont moins écartés de la vérité que St-Jérôme, qui dit simplement « soporem » un assoupissement.

min, une..... Ce mot ne signifie pas seulement ici, une, mais il caractérise aussi l'unité. Moyse l'emploie dans les deux sens, au moyen du trope grammatical dont j'ai parlé au \* . 19. de ce chapitre.

מצלעתיל, des-enveloppes-siennes...... On ne pouvait pas, dans un mot où se trouvent tant d'images différentes, choisir une idée plus mesquine et plus matérielle que celle que les hellénistes ont rendue par le mot πλευρά, une côte. St-Jérôme qui a dit en mauvais latin « unam de cotis » ne pouvait pas faire autrement, car la route de l'erreur était irrésistiblement tracée. Pour nous, continuons à dédaigner cette route, et suivons notre méthode accoutumée. Le mot צלע, ne peut qu'être un composé d'une racine et d'un signe, ou de deux racines contractées. Si c'est le premier, c'est צל על, car אוי n'est point une racine hébraïque; si c'est le second, c'est על־ער: dans l'un ou l'autre cas, le sens est le meme, car la racine עוד ou ייצר n'est qu'une extension du signe y.

D'après ces données, examinons quelles sont les idées renfermées dans la racine 32? Ce sont toutes celles d'ombre, d'objet étendu vers 22. And-he-restored (in its former state) IHÔAH, RE-the-Being-of-beings the-selfsameness-of-the-sheltering-windings which he-had-broken, from-Adam (the collective man) for-(shaping) Aishah (the intellectual woman, man's faculty of volition) and-he-brought-her to-him-Adam.

22. Et-il-reconstruisit (consolida, rétablit dans son premier état) IHÔAH, LUI-l'Être-des-êtres, la substance-de-l'enveloppe-extérieure, laquelle il-avait-rompue d'Adam (l'homme universel) pour- (baser) Aishah (la femme intellectuelle, la faculté volitive d'Adam): et-il-amena-elle à-lui-Adam.

le haut, et faisant ombre, comme un dais, un rideau, une tenture, un toit, etc.

Maintenant quel est le sens de la racine 719? N'est-ce pas celui qui s'attache à toute inflexion, à toute forme circonférencielle, à toute superficie extérieure des choses, comme je viens de l'observer au 1/2. 17. de ce chapitre?

Ainsi donc le mot y z signifie exactement une enveloppe, une tenture extérieure, un abri protecteur. C'est ce que prouve le facultatif y z , étre-enclosant, couvrant, enveloppant: c'est ce que prouve aussi le mot \*2.V., par lequel les Samaritains l'ont rendu. Ce mot qui dérive de la racine z , caractérise une chose élevée pour servir de couverture, comme un dais, etc. Le éhaldaïque se sert du mot analogue au samaritain y z, ayant la même signification.

ployé ici selon la forme intensitive, parce qu'il n'a au fond rien de trop difficile. Le mot was, demande encore toute notre attention malgré la longueur de cette note; attendu que les traducteurs hellénistes, toujours renfermés dans le sens matériel, l'ont rendu par ozot, mot ignoble que St-Jérôme a copié dans « caro » : de la chair. Or no ou not, est une racine hébraïque qui renferme en soi toutes les idées de mouvement vers la consistance, l'élémentisation, la forme élémentaire, la force physique, comme les signes dont elle est composée le dénotent assez. Le signe de l'activité intérieure a, régit cette même racine, et constitue le verbe not qui signifie toujours informer; annoncer une chose, la faire paraître au jour; ainsi que le prouve l'arabe not, qui ajoute à cette signification, celle de montrer une physionomie agréable,

ניאפר האדם זאר הבעם עצם 23. Wa-faomer ha-Adam zoath haphaham hetzem me-hetzama-i. w'bashar mi-beshar-î, l'zaôth îkkara aishah chi me-aish lukahahzaóth.

1

E

Į

et de plaire par sa beauté : d'ailleurs le mot بشاريع, dans cette dernière langue, s'applique toujours à l'élégance des formes corporelles. Or, si le mot hébraïque בשר a servi à désigner la chair, parmi le vulgaire cela n'a été que par un épouvantable abus, et par une suite de ce malheureux penchant qui portait les Juifs à tout restreindre et à tout matérialiser. Il signifiait d'abord, forme, configuration, apparence extérieure, beauté corporelle, substance animale. La version samaritaine et le targum chaldaique se servent du mot analogue AFA ou TD. Il est difficile de dire aujourd'hui quel était le sens que les Samaritains attachaient à ce mot, à cause du peu de documens qui nous restent sur leur langue; mais nous savons à n'en pouvoir douter que les chaldéens en déduisaient toutes les idées rélatives aux formes extérieures, idées plus ou moins agréables, suivant le point de vue sous lequel ils envisageaient ces formes. Ainsi, par exemple, ils entendaient tour à tour par le nominal and, l'action d'informer, d'annoncer, d'évangéliser, de prêcher, de scruter, de s'arrêter aux formes, de s'enfoncer dans la matière, de dédaigner, de mépriser, etc.

พ. 22. กังหว่า, pour-(baser)-Alshah...... Voici encore le trope de double emploi, dont j'ai parlé. Ce trope est ici de la plus haute importance pour le sens hiéroglyphique, et même pour le sens propre qui reste incomplet si l'on ne l'admet pas. Il faut se rappeler pour l'entendre que la racine אש développe toutes les idées attachées au premier principe; en sorte que le verbe אשה qui en dérive signifie principier, poser en principe, baser, etc. Or, voici en quoi consiste, en cette occasion, le trope grammatical dont il s'agit. Le mot אשה pris en même temps comme verbe et comme substantif, exprime d'une part, l'action de baser, de principier; et de l'autre, caractérise l'objet même de cette action, Aishah, la faculté volitive principiante d'Adam, sa femme intellectuelle. Je dirai tout à l'heure ce qu'on doit entendre par cette fa-

23. And-he-said Adam (declaring his thought): this-is actually universal-substance of-the-substance-mine and-corporal-shape of-the-shape-mine: to-this he-assigned-for-name Aisha (principle of volition, intellectual woman) because out-of-the-volitive-principle Aish (intellectual man) shehad-been-taken-same-selfness.

23. Et-il-dit Adam (déclarant sa pensée) celle-ci-est actuellement substance-universelle de-la-substance-à-moi, et-forme-corporellede-la-forme-corporelle-à-moi : àcelle-là-même il-assigna-nom Aisha (volonté principiante, femme intellectuelle) à-cause-que-du-principevolitif Aish (l'homme intellectuel) elle - avait - été - détachée - ipséité même.

culté, en analysant le nom donné à l'homme intellectuel, איש, (aîsh) par opposition à l'Homme universel, באד (Adam).

#. 23. 二男y, substance-universelle...... C'est la racine connue ャy, employée ici avec le signe collectif D. Un lecteur attentif doit voir deux choses dans ce mot: la première que la racine yy ne signifie pas du bois, comme l'ont dit les hellénistes; la seconde que le signe 🗖 a réellement l'expression universelle que je lui ai donnée. Cette dernière observation lui sera très-utile par la suite.

איש, l'homme intellectuel..... Voici une nouvelle dénomination donnée à l'homme. Elle paraît pour la première fois, après que l'Être des êtres ayant déclaré qu'il n'était pas bon que l'Homme universel, Adam, restât dans la solitude de son universalité, a opéré son individualité en lui donnant une force auxiliaire, une compagne, créée dans sa lumière,

et destinée a lui réfléchir son image.

Je prie le lecteur de remarquer, avant tout, que Moyse donnant un nom, à cette compagne, ne le dérive point de celui d'Adam; car Adam, en tant qu'Homme universel, ne saurait avoir de compagne. Le mot hébraïque ארכוד n'a point de féminin. Le mot ארכוד, qui paraît l'être, ne signifie pas la Femme universelle, comme on pourrait le penser; mais, ainsi que je l'ai dit, le principe élémentaire d'Adam. l'Homme universel, possède les deux sexes. Moyse a soin de le répéter plusieurs fois pour qu'on ne s'y trompe pas. Qu'est-ce donc que cette compagne, cette force auxiliaire, comme l'exprime le mot אין? C'est ינְיבֶק בְּאִישׁ אֶתדּאָבִיוּ וְאֶת־אָבֵּוּ 124. hal-chen iawhazab aish æthabi-ô w'æth âim-ô w'dabak b' מְרָבֵק בְּאִשְׁתִּי וְרָיִרּ לְבְשִׂר אֶתִר: aisheth-ô w'haioù l'bashar æhad.

ŀ

]

ì

1

1

ı

יַרְאִיְּרֶם עֲרוּבִּוּים הָאִיְם וְאִשְּׁוּתוֹ 25. W'îhioù sheneî-hem haroûmmîm, ha-Adam w'âisheth-ô, w'loâ-îthboshashoù.

la faculté volitive que l'Étre des êtres développe: c'est la femme intellectuelle de l'Homme universel; c'est la volonté propre qui l'individualise, dans laquelle il se réfléchit, et qui, le rendant indépendant, devient la force créatrice, au moyen de laquelle il réalise ses conceptions, et les fait passer de puissance en acte. Car enfin, cette vérité doit sortir de l'ombre des sanctuaires: la volonté était créatrice chez l'Homme universel. Tout ce que cet Homme voulait, était quand et comment il le voulait. La puissance et l'acte étaient indivisibles dans sa volonté. Telle est la différence entre les mots hébraïques D'IN et W. L'un caractérise l'Homme universalisé par son essence homogène, l'autre désigne l'homme individualisé par sa volonté efficiente. Nous counaissons déjà l'étymologie hiéroglyphique du premier de ces noms, examinons celle du second. Elle est aussi importante à connaître.

Ce nom s'élève sur deux racines contractées WNW. Je les ai fait connaître l'une et l'autre. Réveloppe toute idée de désir, de penchant, d'appétit, d'élection: WN est la puissance du mouvement, l'élément principe, le feu considéré dans l'absence de toute substance. Le mot WN qui résulte de la contraction de ces deux racines, ne diffère du mot WN, qui indique le feu naturel, substantialisé, que par le signe médiane. Dans le premier, c'est celui de la manifestation et de la durée; dans le second, c'est celui qui sert de lien entre le néant et l'ètre, celui que je nomme convertible. L'un est un mouvement intelligent, volitif, durable; l'autre, un mouvement appétant, aveugle, fugitif.

Noilà quel est le sens hiéroglyphique du mot איש, l'homme intellec-

24. So-that shall-leave the-in-tellectual-man, the-father-his-own, and-the-mother-his-own, and-he-shall-cieave unto-the-intellectual-wise-of-him; and-they-shall-be, as-to-the-exterior-form, one.

25. And-they-were both themselves (entirely uncovered (bare-body'd) Adam (the collective man) and-the-intellectual-wife-of-him and-not-they-shamed-one-another. 24. Sur-ce-donc il-quittera, l'homme intellectuel, le père-même-sien, et-la-mère-sienne, et-il-se-réunira (ne fera qu'un être) avec-la femme-intellectuelle-à-lui; et-ils-seront-selon-la-forme-extérieure, un.

25. Et-ils-étaient-les-deux-eux-mêmes, Adam (l'homme universel) et-la-femme-intellectuelle à-lui entièrement-découverts; et-non-pas-se-faisaient-honte-entr'eux.

tuel. C'est un développement nouveau de l'Homme universel, DIN: développement, qui, sans détruire son universalité et son homogénéité, lui donne cependant une individualité indépendante, et le laisse libre de se manifester dans de conceptions autres et particulières, au moyen d'une compagne, d'une force auxiliaire, chargée de réfléchir son image.

C'est donc avec une raison profonde que Moyse, ayant principalement en vue, dans cette compagne, la faculté volitive qui constitue l'homme universel, étre-intelligent, c'est-à-dire la faculté qui le rend capable de vouloir et d'élire, tire son nom du nom même de l'homme intellectuel, w. Il a fait disparaître dans cette dérivation, le signe de la manifestation, et l'a remplacé par le signe final de la vie, pour donner à entendre que ce n'est point le principe volitif qui réside dans mais la volonté principiante, existante, non plus en puissance, mais en acte.

\*. 24 et 25. Ces deux versets me paraissent être la réflexion de quelque commentateur, écrite d'abord en marge du texte, et passée par la suite des temps dans le texte même. Ils ne portent ni le style ni la manière de Moyse. Les seuls mots 70 , sur-ce-donc, suffisent pour prouver leur intercalation. Pour peu qu'on se soit pénétré de ce qui précède, on sent bien que ces deux versets ne se lient point au récit cosmogonique, et surtout qu'ils ne sortent point du sanctuaire égyptien.

SÉPHER BERÆSITH: G.

}

;

ſ

1

ו הנחש היה ערים מכל חית השרה ז. Wha Nahash hafah haroum mi-האכלו מַכּל עץ הַגַּן:

chol haiah ha-shadeh asher hashah inôan Ælohîm, wa-îâomer æl-ha-Aishah, aph chî-amar Ælohîm loâ-thâocheloù mì-chol hetz ha-gan.

ש. הנהש, Or-l'Ardeur-cupide..... On sait assez que les hellénistes et St-Jérôme, sur leurs traces, n'ont vu ici qu'une couleuvre, un serpent proprement dit: à la vérité, selon les premiers, un serpent très-prudent, όρις φρονιμώτατος, et selon le second, un serpent très-fin et très-adroit, « serpens callidior ». Cette misérable interprétation paraît remonter jusqu'à l'époque de la captivité de Babylone, et coincider avec la perte totale de la langue hébraïque : du moins est-il vrai que le paraphraste chaldaique l'a suivie. Il'dit, חויא הכים, une couleuere des plus captieuses. Je ne sais même si l'on peut tout-à-fait disculper l'auteur de la version samaritaine: car, quoiqu'il emploie le mot amail, qui répond à l'hébreu צוו ; il est très-douteux qu'il l'ait exactement compris , n'ayant pas su rendre le mot suivant prop, ainsi que je le dirai plus loin.

Mais toutes ces autorités sur lesquelles s'appuie l'erreur, ne doivent point empêcher de voir la vérité. Le mot wni, tel qu'il est employé dans cette circonstance, ne veut pas dire un serpent. C'est une ardeur cupide, envieuse, intéressée, égoïste, qui serpente bien, il est vrai, dans le cœur de l'homme, et l'enveloppe de ses replis ; mais qui n'a rien d'une couleuvre que le nom qu'on lui en donne quelquefois par métaphore. Ce n'est qu'en restreignant de plus en plus cette expression figurée que le peuple ignorant a pu l'amener au point de ne signifier qu'un serpent. Les hellénistes ont suivi cette indication grossière; mais pouvaient-ils faire autrement? Si, par délicatesse de sentiment ou par respect pour Moyse, ils eussent voulu soulever le voile en cet endroit, que devenait le jardin, l'arbre, la côte, etc., etc.? Je l'ai dit: dans le parti qu'ils avaient pris, ils devaient tout sacrifier à la crainte d'exposer leurs mystères.

#### GENESIS III.

#### COSMOGONIE III.

i. Now-eager-Covetousness (self-conceit, envy, concupiscence) was a -general-ruling-passion (blind principle) in-the-whole life of-Nature which had-made IHÔAH-HE-the-Gods: and-it-said (that grovelling passion) unto-Aishah (Adam's volitive faculty) because of-what declared, HE-the-Gods, not-shall-you-feed from-the whole-growth of-the-organick-inclosure?

1. On-l'Ardeur-cupide (l'intérêt, l'envie, l'égoïsme) était une-passion-générale (un principe aveugle) parmi-toute l'animalité de-la-Nature-élémentaire laquelle avait-faite inôah lui-les-Dieux: et-elle dit (cette passion) à-Atshah (la faculté volitive d'Adam) à-cause dequoi déclara lui-les-Dieux, non-pas-vous-vous-alimenterez detoute substance de-l'enceinte-organique?

Examinons le mot wni avec l'attention qu'il mérite. Voyons quelle est sa racine, en appelant en témoignage sur le sens qu'elle renferme, et tous les idiômes analogues qui la possèdent, et sa composition hiéroglyphique elle-même.

Cette racine est WII, qui, comme je l'ai dit en expliquant le mot JUII, les ténèbres, indique toujours une ardeur interne, un feu centralisé, qui s'agite d'un mouvement violent, et qui cherche à se distendre. Le chaldaïque en dérive une foule d'expressions, qui toutes ont rapport à l'anxiété, à l'angoisse, à la douleur, aux passions pénibles. C'est, au propre, une torréfaction, au figuré une ardeur cupide, dans l'arabe des une souffrance, une passion douloureuse, dans le syriaque ou sem C'est enfin, une agitation turbulente, dans l'éthiopien how, (housh.) Cette racine verbalisée dans l'hébreu WIII, peint l'action de se précipiter, de se porter avec véhémence vers une chose. Les verbes analogues ont le même sens en arabe, en éthiopien, en syriaque. Il n'y a rien là qui nous restreigne à l'idée d'un serpent.

L'analyse hiéroglyphique va nous donner peut-être la clef de ce mystère. Si le lecteur me suit avec l'attention que demande une composi2. Wa-thaomer ha-Aishah æl-ha-Nahash mi-pheri hetz ha-gan naochel.

Ì.

1

ï

ź

Ė

tion aussi difficile, il aura remarqué sans doute que j'ai posé à plusieurs reprises, deux racines différentes, TR et WR, pour désigner également le premier Principe, le principe élémentaire, le principe inconnu des choses. Le moment est arrivé de lui dire la différence importante que les Prêtres égyptiens concevaient entre ces deux racines, et de quelle manière ils l'exprimaient.

Ils attachaient à l'une et à l'autre, l'idée du mouvement; mais ils considéraient la première no comme le symbole du mouvement propre; rectiligne, et la seconde we comme celui du mouvement relatif, circulaire. Le caractère hiéroglyphique qui répondait à ces deux mouvemens, était également un serpent: mais un serpent tantôt droit et passant par le centre d'une sphère, pour représenter le principe noi tantôt replié sur lui-même, et enveloppant la circonférence de cette sphère, pour représenter le principe we Lorsque ces mêmes Prêtres voulaient indiquer la réunion des deux mouvemens ou des deux principes, ils peignaient un serpent debout, se déployant en ligne spirale, ou bien deux serpens entrelaçant leurs mobiles anneaux. C'est de ce dernier symbole qu'est venu le fameux caducée des Grecs.

Quant à la nature intime de l'un et de l'autre de ces principes, j'ai assez dit qu'ils la taisaient. C'était même avec assez d'indifférence qu'ils employaient les radicaux mon une, pour caractériser le principe éthéré, igné, aërien, aqueux, terreux, minéral, etc.: comme s'ils eussent voulu faire entendre qu'ils ne croyaient pas ces choses simples et homogènes, mais composées. Cependant, au milieu de ces significations diverses, celle qui se présentait le plus souvent était cellé du feu. Dans ce cas; ils envisagement le principe igné sous ses différens rapports sensibles ou intelligibles, bons ou mauvais, et modifiaient le mot radical qui le représentait, au moyen des signes. Ainsi, par exemple, le primitif me devenait me pour désigner le feu élémentaire, me, la lumière. The, l'éclat intelligible, etc. Si l'on durcissait la voyelle initiale, il prenait un caractère de plus en plus véhément. The représentait une exaltation, tant au propre qu'au tiguré, me foyer ardent, my, une ardeur passionnée, aridisante, désordonnée, aveugle. Il en était à

2. And-she-seid, Aishah (Adam's volitive faculty) to-that-covetous (passion) the-fruit, growing-substance of-the-organick-inclosure, we-may-feed-upon.

2. Et-elle-dit Aishah (la faculté volitive) à-cette-ardeur-cupide : du fruit, substance de-l'enceinte-organique, nous-nous-pouvons-alimenter.

peu près de même du primitif wn. Le mouvement seul distinguait encore les deux principes, soit qu'ils s'élevassent, soit qu'ils s'abaissassent. Le mouvement rectiligne inhérent au primitif n, empêchait de confondre ses dérivés avec ceux du primitif wn, où dominait le mouvement giratoire. Les deux radicaux n et wn représentaient bien également un foyer; mais dans le premier n, c'était un foyer d'où le principe igné rayonnait avec violence; tandis que dans le second wn, c'était un foyer, au contraire, où ce même principe, mu circulairement, se concentrait de plus en plus, et se dévorait lui-même.

Tel était le sens hiéroglyphique de cette racine que j'ai déjà examinée sous ses rapports idiomatiques. Cette coïncidence ne doit point laisser de doute au Lecteur. Or la signe qui la gouverne dans le mot WM1, est celui de l'action passive, individuelle et corporelle; en sorte que l'ardeur dévorante exprimée par la racine WM1, devient, au moyen de ce signe, une ardeur passive, froide dans sa véhémence, renfermée, astringente, compressive. C'est, au propre, tout corps dur et réfractaire, toute chose âcre, coupante et corrodante, comme le cuivre, par exemple, que ce mot signifie, dans un sens très-restreint; c'est au figuré tout sentiment pénible, resserrant, farouche, comme l'envie, l'égoïsme, la cupidité, c'est, en un mot, le vice.

Voilà la vraie signification du mot VIII. J'ai été obligé d'étendre mes preuves plus qu'à l'ordinaire; mais son importance le commandait. On voit bien qu'il ne signifie pas simplement un scrpent. Moyse qui a tant parlé de la vie reptiforme, au commencement du Beræshith, s'est bien gardé de l'employer. Le mot VIV, dont il fait usage, est celui qui, dans son idiòme, indique véritablement un serpent. On peut facilement y reconnaître la source du mot latin et français, et celle du celtique sertz, qui s'est conservé sans altération dans l'occitanique moderne.

ברוסף, la passion-aveugle-et-générale...... Ce qui prouve que le tra-

אֱלֹהִים לא תאכלו מִמְנוּ וְלֹא תְגְעוּ

אבר העץ אשר בתוך הוגן אבר 3. W'mi-pheri ha-hetz asher bethôch ha-gan âmar Ælohîm loâthoacheloù mi-men-noù, w'loathigghehoù b'o, phen themutthoùn.

4. Wa-fâomer ha-Nahash æl-ha-Aishah loa-môth themutthoûn.

ducteur samaritain n'a point entendu le mot אָנוּש, c'est qu'il a complétement manqué le sens de celui-ci. Il le rend par 2017 th, fin, cauteleux, subtil; et le fait quadrer ainsi avec l'idée bisarre qu'il paraît avoir réellement eue, que און signifiait un serpent. Le mot און était néanmoins facile, très-facile à expliquer; mais comment dire qu'un serpent est une passion, une véhémence, un aveuglement, et pour ainsi dire un entraînement universel, dans la nature productrice? C'est pourtant ce qu'on trouve dans la racine שנה ou אור. Cette racine n'est autre que le primitif , dont je viens de parler assez longuement, et que Moyse fait gouverner ici par le signe du sens matériel y ; signe presque toujours pris en mauvaise part. Le signe final D, qu'il y ajoute, indique que l'idée est généralisée, et doit être prise dans le sens le plus étendu.

Tous les dérivés de la racine présentent quelque idée funeste: c'est d'abord, שן, un violent adversaire; אור, une privation de la vue; c'est ensuite, בירם ou עירם, un désert, une stérilité, une nudité entière, tant au propre qu'au figuré; c'est מין, un lieu dévasté, un ablme, une caverne; c'est enfin מערדן, un aveuglement absolu, un abandon total. On peut placer à la suite de tous ces mots le nom que les Persans donnaient à l'adversaire infernal, غريض (hariman), qui n'est rien autre chose que le mot UTTY dont il s'agit dans cette note, avec la syllabe augmentative 7%

2. Tous les termes en ont été expliqués.

- 3. But-from-the-fruit of-the-growth-it-self, which-is in-the-bottom-of the-organick-inclosure, he-declared, he-the-Gods: not-may-you-feed upon-any-of-it and-not-may-you-dive (aspire, breath-out your soul) into it-lest; you-might-cause your unavoidable-dying.
- 4. And-it-said, eager-Covetousness, unto-Aishah (Adam's volitive faculty) not-in-dying willyoucauseyour-unavoidable-dying.
- 3. Mais-du-fruit de la substancemême laquelle-est au-centre de l'enceinte-organique, il-déclara, Lui-les-Dieux: non-pas vous-pourrez-vous-alimenter de-quoi-de-lui, et-non-pas-vous-pourrez-plonger (aspirer-votre-ame) dans-lui; depeur-que vous-vous-fassiez-inévitablement-mourir.
- 4. Et-elle-dit, la-passion-ardentede-la-convoitise, à Aishah (la faculté volitive d'Adam) non-pasmourant vous-vous-ferez-inévitablement-mourir.

א. 3. לארץגעו, et-non pas-vous-pourrez-plonger....... C'est-à-dire, il ne vous sera pas permis de tendre, d'aspirer, de porter vos desirs. C'est le verbe אַגוֹן, employé ici selon la forme énonciative, mouvement actif, au temporel futur. La racine אַגוֹן, sur laquelle s'élève ce verbe est remarquable: elle signifie proprement, dans son état verbal, expirer, porter son ame toute entière dans une autre vie. J'engage le Lecteur curieux à faire attention à cela.

mourir, employé selon la forme intensitive, mouvement passif, au futur de la seconde du pluriel, avec le signe extensif. Ce signe final, dont l'effet est toujours d'étendre le sens physique et moral, est employé dans cette circonstance par Moyse pour augmenter la force de l'intensité, et peindre le futur imminent. Nous verron: par la suite le caractère , donner au mouvement actif la même extension que celui dont je viens de parler, donne au mouvement passif.

Au reste, le verbe [112], s'élève sur la racine [12], dont le sens propre est une fusion, une extension sympathique, un passage, un retour à la séité universelle, selon l'expression qu'entraînent les signes dont elle est composée. Ainsi l'idée que renferme le verbe hébraïque [112], mourir, ne se rapporte-t-elle à rien qui tienne à la destruction ou à

בְּפֵנוּוְנָפָקְחוּעֵינִיכֶםוְהוּחֵםכּאלהים

אכלכם פי פיום אכלכם 5. Chi fodeha Ælohim chi b'iôm achale-chem mi-mem-noû, w'niphekehoù heîneî-èhem w'ihithem che-Ælohîm îôdeheî tôbwa-rawh.

1

]

1

- הרא האשה כיטוב העץ למאכלוכי 6. Wa-theræ ha-Aishah chi-tôb ha-תאורה הוא לעינים ונחמד העץ השפיל ותקח כופריו ותאכל ותתן
  - hetz l'maâchal w'chî thaâwa houâ la-heinaim wa-nihe-mad ha-hetz l'hashecèhîl, wa-thikkah mi-pherî-ô, wa-thâoèhal wa-thitthen gam-l'Aish-ha him-ha, wa-iaochal.

l'anéantissement, comme on a accusé Moyse de l'avoir pensé; mais, au contraire, à une certaine transmutation de la substance temporelle. Voyez le Vocabulaire radical: rac. TN, et TD.

- לא בוות, non-pas-mourant...... Il est essentiel de remarquer le double emploi que Moyse fait du verbe מורן, que je viens d'expliquer.
- \*. 5. 1777, sachant...... J'ai parlé de la formation de ce facultatif au 5. 17. du chapitre précédent. J'observe seulement ici que, lorsqu'il paraît dans ce verset pour la seconde fois, au pluriel constructif ידעי, le signe lumineux 7 a disparu, comme indice hiéroglyphique de la catastrophe qui va suivre.

ארם און, seront ouverts-à-la-lumière...... C'est le verbe אוֹב, employé selon la forme énonciative, mouvement passif, à la troisième personne plurielle du temporel passé, rendu futur par le signe convertible > La racine np de laquelle il sort, présente l'idée d'un effort que l'on fait vers une chose; une compréhension. Cette racine, verbalisée dans אָרָק, signifie s'étendre, se dilater, de toute manière: gouvernée par le signe 5, comme elle l'est dans l'exemple dont il s'agit, elle exprime toute solution, toute ouverture, surtout celle des yeux et des oreilles, ou de la bouche.

# VERSIONS LITTÉRALES: NOTES. CH. III.

- 5. For kowing, HE-the-Gods. that in-the-day, food-for-your-sclves, upon-some-of-it, (you will use) that-shall-be-opened-to-light the-eyes-yours; and-you-shall-be like-HE-the-Gods, comprehending-good and-evil.
- 6. And-she-did-observe Aishah that-good-was the-natural-growth for-the-sense-of-taste, and-that-both-desired-it-was for-the-eyes, and-pleasing to-the-highest-rate, that-growth, for-causing to-generalise-intelligence (to-become universal) and-she-took-off some fruit-from-it and-she-did-feed-there-upon, and-she-gave-designedly also-to-the-intellectual-principle-herown, in-coalescence-with-her; and-he-did-feed-there-upon.
- 5. Car sachant, Lui-les Dieux, que dans-le-jour, aliment à vous de-quoi-de-lui, (vous ferez) scront-ouverts-à-la-lumière, les-yeux à-vous, et-vous-serez tels-que Lui-les-Dieux, connaissant-le-bien-et-le-mal.
- 6. Et-elle-considéra Aishah, que bonne-était la-substance-élémentaire-selon-le-goût, et-que mutuel-lement-désirée-elle-était selon-les-yeux, et-agréable autant-que-possible cette-substance, selon-l'action-d'universaliser-l'intelligence; et-elle-prit du-fruit-sien, et-elle-s'alimenta, et-elle-donna-avec-intention aussi à-l'être-intellectuel-sien, réuni-à-elle; et-il-s'alimenta.

7. כי־עירמים, que-dérlues-de le le l'entre ... Voyez le premier verset

א. 6. האינות, mutuellement-desirée...... Je ne note ce mot que pour faire observer l'action du signe הוא du reste, sa racine connue est אינות סטוי פאר ו'מוני מינו פאר ו'מוני ביינות פאר ו'מוני ביינות פאר ו'מוני ביינות פאר אינות פאר ו'מוני ביינות פאר אינות פאר ו'מוני ביינות פאר וויש 
עירפים חם ויתפרו עלרי תאנרי ויעשו להם הגרת:

ייַדער פי יוַדער פּי אַנִיהַם וְיִדְער פּי 7. Wa-thiphakahena heini sheneihem, wa-îedehoû èhi hirummîm hem, wa-îthepheroû halch thænah vaiahashoù la-hem ha-goroth.

de ce chapitre. C'est toujours la même racine my, renfermant l'idée d'une ardeur, d'un feu véhément, tant au propre qu'au figuré. Formée sur la racine אור qui présente l'idée de l'élémentisation lumineuse, elle devient son absolu contraire. L'une est une action tranquille; l'autre, une passion turbulente: ici, c'est un mouvement harmonique; là, c'est un mouvement désordonné, aveugle. Dans l'exemple ci-dessus le signe de la manifestation , a remplacé le signe du mystère de la nature, et Moyse a voulu montrer par là, que ce mystère terrible fut dévoilé aux veux de l'Homme universel, Adam. Je ne saurais aller plus loin dans mon explication: c'est au Lecteur qui veut s'instruire, à interroger lui-même la force et l'enchaînement des expressions hébraïques ; je lui en ai fourni tous les moyens. Le mot コパスとヤコマ, par lequel le traducteur samaritain a rendu עירמים, s'attache à la racine אין, image des ténibres, réunie à la racine wa, qui développe toutes les idées d'enflure, de vacuité, de vanité. Le mot DDy, qui s'en forme, signifie une excavation énorme, et aussi un animal féroce et vorace.

, et-ils-se-firent-nattre...... Dans cette occasion les hellénistes ont visiblement et de propos délibéré, outré le sens vulgaire, afin d'épaissir de plus en plus le voile qu'ils avaient résolu de jeter sur le Sépher, car il est évident que le verbe mis, employé ici selon la forme réfléchie, signifie, produire, faire naître, féconder, et non pas coudre. Je ne sais comment ils ont osé prendre cette expression ridicule, et encore moins comment St-Jérôme n'a pas eu la force de s'éloigner d'eux. La version samaritaine et le targum chaldaïque lui en offraient une voie assez facile. Voici leurs traductions verbales.

אַלבּד. עלאַרָאווי עלאַרָא. אַאַרָּבּי. אַאַרָּבּי. אַאַרָבּי. ענייי אַאַרָבּי. אַאַרָבּייי אַאַרָבּייי. אַאַרָבּיי « sation (un voile épais), élévation

« de tristesse-mutuelle-et-de-deuil ».

« en eux un-trouble (une confusion

· obscure ) de tristesse-mutuelle-

« et-de-deuil ».

: החניטר להרן טרפי תאגין « Et-ils-excitèrent-profondément

7. And-were-opened the-eyes of-them-both; and-they-knew that-void-of-light (baren, unveiled in their dark origin) they-were, and-they-yielded-forth a-dark-co-vering (a thick veil) with-sadness-and-mourning-formed; and-they-made - for - themselves - pilgrims-coats.

7. Et-furent-ouverts les-yeux à eux-deux; et-ils-connurent que dénués-de-lumière (stériles, révélés dans leur obscur principe), ils-étaient : et-ils-se-firent-naître une-élévation-ombreuse (un voile) de-tristesse-mutuelle-et-de-deuil; et-ils-firent-à-eux-des-pélerines, (des vêtemens de voyage).

On ne voit rien là dedans qui puisse excuser la phrase extravagante grecque et latine: καὶ ἔρραψαν φυλλα συκῆς, « et consuerunt folia ficus » et ils cousirent des feuilles de figuier!

Car le mot hébraïque עלה ne signifie ni une feuille, ni des feuilles, mais une élévation ombreuse, un voile; un dais, une chose élevée au dessus d'une autre pour la couvrir et la protéger. C'est aussi une élévation; une extension, un exhaussement. La racine y développe toutes ces idées. Quant au mot האנה, j'avoue que, dans l'ignorance où l'on était tombé sur les élémens de la langue hébraïque, il était un peu plus difficile à expliquer. Cependant de quoi s'agissait-il? De distinguer seulement le signe n, signe que les grammatistes les plus vulgaires, ont distingué comme un caractère heemanthe ou paragogique, et auquel ils ont bien attribué, sous ces deux rapports, la faculté d'exprimer la continuité des choses et leur réciprocité. Cette distinction faite, le mot חנה ne peut plus souffrir la moindre difficulté. C'est une expression de douleur non seulement en hébreu, mais en samaritain, en chaldaïque, en syriaque, en arabe, et en éthiopien. Il se forme d'une racine onomatopée qui peint les gémissemens, les sanglots, la peine, l'anhelement, d'une personne qui souffre. Cette racine expressive est de toutes les langues. On la trouve réunie au signe n, en plusieurs occasions, et principalement pour exprimer une tristesse mutuelle et profonde. Il est présumable que le figuier a reçu le nom métaphorique de à cause de la tristesse de son feuillage ou des larmes latescentes qui paraissent couler de ses fruits. Quoi qu'il en soit, la figure onomatopée qui se présente ici pour la première fois, bien qu'elle soit assez rare en hébreu, est loin d'y être tout-à-fait étrangère, comme l'a fait

### COSMOGONIE DE MOYSE:

בתלך גא הגן: בתרה ואשתו מפני יהוה אלהים בתהה בגן לרוח היום ויתחבר האבו את קור אלהים

ין יְקְרָא יְהוָה אֱלֹהִים אֶל-הָאָדְם וַיִּאֹמֶר 9. Wa-îkerâ ınôan Ælohîm æl-ha-Adam, wa-îâomer l'ô aîe-chah.

ינאֹכֶר אָת־קּוּלְדָ שָׁמַעְהִּי בְּגָּן וַאִירָא 10. Wa-îâomer æth-kôle-cha shamahethî ba-gan, wa-âîrâ chi-heirom ânochî, wa-æhabæ.

voir le Vocabulaire radical. Ce n'est d'abord, en hébreu, comme dans l'arabe النام ou שלו, qu'une espèce d'exclamation comme las! helas! mais, transformé en verbe au moyen du signe convertible, il devient אנויה, dont le sens est également d'être plongé dans la douleur, de pousser des gémissemens. De là אנויה, tristesse, affliction; et enfin ou האנוה douleur profonde et concentrée que l'on partage ou que l'on communique.

#. 8 קלור , se-portant-en-tous-sens..... C'est le verbe קלור employé ici selon la forme réfléchie, comme facultatif continu. Les deux racines qui le composent קלים peignent les deux mouvemens opposés, excentrique et concentrique, d'éloignement et de rapprochement. Les hellénistes ont tellement défiguré le sens de ce facultatif, qu'au lieu de le faire rapporter à la voix de Dieu, ils l'ont appliqué à Dieu lui-même; et n'ont pas craint de dire que l'Étre-des-êtres se promenait dans le Jardin sur le midi : περιπατοῦντος ἐν τῷ παραδώσω τοδείλωνόν.

- 8. And-they-did-hear the-voice-of-іноли, the-Being-of-beings, causing-it-self-to-be-carryed to-and-fro-in-the-organick-inclosure with-the-shining of-day-light: and-he-hid-himself, Adam (the collective man) and-the-intellectual-wife-of-him (his volitive faculty) from-the-face of-іноли, не-the-Gods, in-the bosom of-the-generative-substance of-the-organick-sphère.
- 9. And-he-uttered the name, IHOAH, HE-the-Gods, to-him-Adam; and-he-said to-him, where-of-thee? (where has brought thee thy will).
- 10. And-he-said (answering Adam), that-voice-thine, I-did-hear by-the-organick-inclosure, and-I-did-ken-that void-of-light (unveiled in my blindnesse) I-was: and-I-hid-myself.

- 8. Et-ils-entendirent-la-voix même de іно́лн, luil'Ètre des ctres, se-portant-en-tous-sens, dans-l'enceinte-organique, selon-le-soufile-spiritueux du-jour: et-il-se-cacha, Adam (l'homme universel) et-la-femme-intellectuelle à-lui (sa faculté volitive) de-la-face de-іно́лн lui-les-Dieux, au-centre de-la-sub stance de-la-sphère-organique.
- 9. Et-il-prononça-le-nom, ınôau, Lui-les-Dieux, à-lui-Adam; et-ildit-à-lui: où-de-toi? (où t'a porté ta volonté).
- 10. Et il-dit (répondant Adam) cette-voix-tienne j'ai-entendue en-l'enceinte-organique et-j'ai-vu-que dénué-de-lumière (révélé dans mon obscurité) j'étais : et-je-mesuis-caché.

אַכה, où-de-toi?.... La racine אַר, renferme non seulement toutes les idées de desir, de volonté, de penchant; mais elle désigne encore le lieu, l'objet, vers lesquels tendent toutes ces idées: en sorte que Moyse, en réunissant à cette racine l'affixe nominal de la seconde personne אַכה avec la terminaison emphatique, a fait une des ellipses les plus vives et les plus fortes, qu'on puisse faire dans aucune langue humaine.

דבן, sinon-de-cette..... Moyse, par une autre ellipse des plus T. 2.

וַ וַיִּאֹכֶּר כִי הָגִּיד לְדָ כִּי־עֵירם אָתָּה הַכוּן־הָעֵץ אֵשֶׁר צִיִּיחִיךְ לְבִלְתִּי אֵבְּל־ ממני אכלת:

דיאכֶר מִי רְבִּיד. Wa-faomer mf higgfd l'cha chî-heirom athah, ha-min-ha-hetz a-sher tziwîthi-cha lebilethî achal mimen-noû achaletha.

1

į

י ניאֹבֶיך הָאָרָם הַאִשְּׁה אֲשֶׁר נַתַּתְּה זּ נַתַּתְּה נַתַּתְּה נַתְּבָּה נִי בִּוּרְהַעֵץ נַאַבֵּל :

12. Wa-fàomer ha-Adam, ha-Aishah asher nathathah himmad-î hiwa natthanah l'î min-ha-hetz, wa-aochel.

hardies, prend comme un substantif la préposition extractive 72, et lui applique l'article déterminatif 7, comme pour en faire la cause de la prévarication d'Adam.

א. 12. האשה, Aisha.... J'ai assez parlé du mot אים d'où dérive le mot mon intention n'est point d'y revenir. Mais je crois devoir engager le Lecteur qui me suit avec intérêt, à remarquer ici avec quelle force, avec quelle justesse s'enchaînent et se développent les idées cosmogoniques de Moyse.

L'Homme universel TK, ne pouvant rester dans son universalité, sans rester aussi dans l'homogénéré volitive de l'Etre-des-êtres TK, et par conséquent dans une sorte de nécessité relative, sort de cette dépendance é roite, en recevant un développement nouveau qui l'individualise, et en fait un Être intelligent WK; c'est-à-dire un être susceptible de vouloir et d'élire librement et pour soi. La faculté qui lui donne ce pouvoir, émane de lui-même; c'est sa compagne intellectuelle, TWK, c'est sa force créatrice : car c'est par elle qu'il crée; c'est au moyen de cette faculté volitive, qu'il réalise ses conceptions. Il veut; et tout ce qu'il veut existe. Mais cette faculté n'est point homogène avec la faculté créatrice universelle de l'Être-des-êtres; car si elle l'était, elle n'existerait pas, ou Adam serait Drev. Elle n'a que le degré de force et d'étendue que lui donne le degré qu'Adam occupe dans l'ordre des émanations divines. Elle peut tout, excepté se créer elle-même, en remontant à son principe, et s'en emparant. Il est essentiel que l'Homme

- vho has-tought thee that-thus bare thou-wast? but-from-that-natural growth which-I-prescribed-unto-thee not-to-feed-upon-any-of-it!
- 12. And he-said-Adam (the-collective man): Aishah (the vo litive faculty) whom thou-didst-give, propping-mate-of-mine, it-is-that-gave-to-me-from-that-elementary-growth, and-I-have-fed upon.
- 11. Et-il-dit (Ælohim), qui-aenseigné-à-toi qu'ainsi-dénué tu étais? sinon-de-cette-substancephysique de-laquelle j'avais-prescrit-à-toi de nullement-t'-alimenter de-quoi-d'elle.
- 12. Et-il-dit Adam (l'homme universel): Aishah (la faculté volitive) que-tu-donnas-compagne-amoi, elle-est-celle-qui a-donné àmoi de-cette-substance-physique; et-je-m'en-suis-alimenté.

universel connaisse ce point important où s'arrête sa puissance; afin qu'il ne se perde pas par l'abus de sa liberté, et le mouvement rétrograde de sa faculté volitive. Moyse a soin de l'en faire instruire par la bouche de Dieu même, non sous la forme d'un ordre ridicule et despotique, comme des traducteurs ignorans l'ont fait entendre, mais dans celle d'un conseil, d'un avis paternel. Adam peut user de tout, dans l'immense rayon de la sphère organique qui lui est attribuée; mais il ne peut, sans risquer son existence intellectuelle, toucher au centre : c'est-à-dire y vouloir saisir le double principe du bien et du mal, sur lequel roule l'essence de son être intellectuel.

Il n'est point question dans tout cela de jardin planté, d'arbre, de de fruit, de côte, de femme, de serpent, parce que, je ne saurais trop le redire, Adam n'est point dans la pensée de Moyse, un homme de sang, de chair, et d'os; mais un homme spirituellement et universellement conçu, un être intellectuel, dont Aishah est la faculté créatrice, celle qui réalise ses conceptions en les faisant passer de puissance en acte, par la volonté.

Quoique cette doctrine soit assurément très-belle à mon gré, je ne prétends pas pourtant en répondre; parce que je ne suis, en ce moment que traducteur. Je rends en français les expressions hébraïques d'aussi

וואבר יהוה אלהים לאש 13. Wa-faomer Indan Ælohim la-Aishah mah-záoth hashíth , wathaomer ha-Aishah, ha-Nahash hishia-ni, wa-aochel.

14. ויאמר יהוה אלהים אל

Wa-saomer Indan Ælohim ælha-Nahash, chi-hashitha zaoth, arour athah! mi-chol ha-behemah, w'michol hafath ha-shadeh, hal-ghehon-cha thelech, w'haphar tháochal chol-iemei haii-cha.

près qu'il m'est possible; mais je les rends en grammairien. J'affirme que c'est cela même que Moyse a dit, sans affirmer que c'est cela même qui est. Autre chose est d'élever un système, autre chose est d'exposer une doctrine.

Je regarde Moyse comme un très-grand homme, comme un homme choisi, inspiré par la Providence pour remplir un vaste dessein; mais je suis loin de le croire infaillible, exempt de toute espèce d'erreurs. C'est à son Livre, restitué dans ses véritables expressions, à parler pour lui, et à le défendre. Tout ce que je tâche de faire, c'est de mettre le Lecteur à portée de le connaître en lui-même et débarrassé du voile grossier qui le denaturait.

Quant à ma traduction, c'est encore à elle-même que j'en appelle. Qu'on dise s'il n'est pas plus conforme, non seulement au génie d'un homme tel que Moyse, instruit dans toutes les sciences des Egyptiens, mais encore à la simple raison humaine, de concevoir une passion cupide, fermentant au sein de la Nature élémentaire, qui se glisse dans la faculté volitive de l'être intelligent, excite son orgueil, et lui persuade de s'emparer du principe même de son existence, pour exister d'une manière absolue, et rivaliser l'Etre-des-êtres, que de voir un serpent, le plus habile des animaux des champs, se traîner devant unc

13. And-he-said, Inoah, HE-the-gods, unto Aishah (Adam's volitive faculty,) why-this hast-thou done? and Aishah said (answering) eager-self-conceit (a groweling passion) caused-me-to-becomedelirious and-I-did-feed.

14. And-he-said, Inôna, the-Being-of-beings, unto-that-covetous-passion, because thou-hast-done that, cursed be-thou! amidst-all-terestrial-animality, and-amidst-all-life of-nature: according-to-the-obliquity-thine thou-shalt-growelingly-proceed and-earth-exhalements thou-shalt-feed-upon all-the-days of-the-life-thine.

Aishah (la faculté volitive d'Adam)
pourquoi-cela fis-tu? et elle-dit (répondant) Aisha, l'orgueil-cupide
(cette insidieuse passion) fit-délirermoi, et je-m'alimentai.

14. Et-il-dit, Inôan, l'Étre-desêtre, à-ce-vice-insidieux (passioncupide) puisque tu-as-fait cela, maudit sois-tu parmi-tout-le-règneanimal ct-parmi-toute-vie de-la-nature-élémentaire. D'après-l'inclination-tortueuse-tienne tu-agiras-bassement ct-d'exhalaisons-physiques tu-alimenteras tous-les-jours-de l'existence à-toi.

femme, la séduire et lui faire manger du fruit d'un certain arbre, planté dans un certain jardin, afin de devenir égale aux Dieux.

אֹ. זאָר אָרָאָר, fit-délirer-moi.... La véritable racine de ce mot n'a point été sentie. Presque tous les traducteurs y ont vu un certain verbe אָשָׁל, qui n'a jamais existé. C'est tout simplement le substantif אָשָּר, qui exprime l'idée du désordre et du vide dans les pensées, employé comme verbe, selon la forme excitative, au mouvement actif, avec l'affixe verbal אַ La racine propre de substantif est אַשַּ, symbole de tout mouvement tourbillonnant, délirant, frénétique. Elle paraît formée du renyersement du primitif שַאַ.

א. 14. בחובה l'inclination-tienne.....Il était tout simple que ceux qui n'avaient vu qu'une couleuvre dans une passion insidieuse, ne vissent qu'un ventre là où il falloit voir les détours, l'inclination, de cette même passion. Le mot דוֹם tient à la racine זו, dont j'ai déjà parlé au v. 8 du Ch. II, et qui, se trouvant alors relative à l'Homme universel, a été prise pour un jardin. Le signe de l'existence élémentaire qui se trouve ajouté

לכיו זרעה הוא ישופה ראש

ואיבה אשית בינה ובין האשה ובין 15. W'æfbah ashith bein-cha w'bein ha-Aishah, w'bein zareh-èha w'bein zareh-ha hoûa îshouph-cha roash w'athah the souphe-noù hakeb.

r

١

}

1

1

٦

ici à la racine dont il s'agit, peint admirablement l'idée de Moyse. Du reste, pour qu'on ne m'accuse pas d'avoir vu, mal à propos dans le mot אחן, une courbure morale, une inclination, je dois dire que le verbe hébreu גרהץ, qui en dérive, signifie se courber, s'incliner, et qu'il en est de même du chaldaique, et de l'arabe جبها Quant au verbe suivant מילך tuagiras-bassement, que tous les traducteurs ont cru être un temporel du verbe ארוך aller et venir, se promener, il dérive du radical-composé ou du radical 777 qui signifient, au propre, se salir, se vautrer, et au figuré, se conduire iniquement, bassement.

אַטּן. et-d'exhalaisons-physiques..... C'est-à-dire, esprits ignés, vapeurs élémentaires, et peut-être aussi illusions corporelles. J'ai expliqué les racines qui composent ce mot, au \*. 7 du Ch. II. J'observerai seulement que ce mot était alors employé comme facultatif, au lieu qu'il l'est ici comme substantif.

עוף signifie centraliser, agir de , comprimera..... Le verbe איני signifie centraliser, agir de la circonférence au centre, comme le prouvent les signes w et 2, dont l'un exprime le mouvement relatifet l'autre l'action intérieure, surtout dans ses rapports avec le signe paternel 2, qu'il remplace très-souvent. Ce verbe est employé ici selon la forme positive, mouvement actif au temporel futur. Il est régi par la troisième personne du masculin, parce que le mot קינן qui signifie proprement semence, et que j'ai rendu, dans cette circonstance, par le mot français propagation, est masculin en hébreu.

ראש, le principe....... Ce mot ne signifie pas seulement la tête ou le principe, comme je l'ai déjà dit: mais il signifie aussi la source du mal, le venin. Dans ce cas, la racine élémentaire un est prise en mauvaise part, et le signe 7, qui le régit, est regardé comme symbole du mouvement désordonné.

בקיץ, les suites...... Geux qui ont vu plus haut une tête de serpent fou-

15. And-an-antipathy (a natural averseness) I-will-put between thee and-between Aishah (Adam's volitive faculty) and-between the seed-thine, and-between the-seed of-it: it-shall (that-seed) repress-to-thee the-venomous-principle; and-thou-shalt-repress the-bad-consequences (of evil).

15. Et-une-antipathie-profonde, je-mettrai entre-toi et-entre-Aishah (la faculté volitive d'Adam) et-entre la-propagation-à-clle: Elle (cette même propagation) comprimera (restreindra)-à-toi le-principe (venimeux) et-toi, tu-comprimeras-à-elle les-suites (du mal).

lée, ont vu ici un talon de femme mordu: mais comment le verbe pw, peut-il signifier à la fois, fouler, c'est-à-dire, pousser vers le centre, et mordre? car Moyse a soin de répéter deux fois ce verbe. Si les hébraïsans modernes avaient voulu se détacher un moment des hellénistes, ils auraient vu que le mot pp, employé ici comme l'anti-thèse de wn, ne veut pas dire tout bonnement le talon, comme ce ne pourrait être que dans le sens le plus restreint; mais que, dans sa si-gnification la plus ordinaire, il exprime les suites, les vestiges d'une chose, et principalement du mal, dont il porte d'ailleurs le signe matériel y. C'est en effet, ce qu'on peut prouver par une foule de passages hébreux et chaldaïques, où ce mot signifie la fraude, la perversité, la malice, et généralement toutes les mauvaises qualités qui dépendent du vice.

\*. 16. אָצֶרְ, des-obstacles-physiques-de-toute-espèce....... Le mot אַצֶּרְ, employé deux fois dans ce verset, mérite une attention particulière. Il s'élève sur les deux racines contractées אַבְּרָץ. La première אָצָי, doit nous être connue. C'est celle-là même qui forme le nom de cette substance mystérieuse dont l'usage était interdit à l'Homme intellectuel. Il n'est point difficile d'y reconnaître la substance sensible, corporelle, et en général, l'emblème de tout ce qui est physique, par opposition à tout ce qui est spirituel. La seconde אַבָּץ, renferme l'idée de tout ce qui s'élève comme obstacle, s'enfle avec colère, arrête, empêche une chose, s'oppose avec effort, etc.

Moyse emploie d'abord le mot עצבון, après y avoir ajouté la syllabe

אל־הָאשָׁהאָבֵר הַרְבָּהאַרְבֶּה עִצְבוֹנֵךְ וּהֵרֹבֶךְ בְּעִצְבוֹנֵךְ וְאָל־אִישֵׁךְ וְהָיא ימשל־בּהְּ תשוקתוְ והוא ימשל־בּהְ

ו אל הְאִשְּהְאָכֵּוּ 16. Al-ha-Aishah âmar, ha-rebbah ha rebbeh hittzebône-che w'herone-che, b'hetzeb theledî banîm w'æl-Aîshe - che theshoukathe - che, w'hoûa îmoshal ba-che.

extensive 71, voulant indiquer les obstacles généraux qui s'opposeront désormais au déploiement de la volonté de l'Homme intellectuel, et qui en multiplieront les conceptions, en les forçant à se diviser, et à se subdiviser à l'infini. Il se sert ensuite du mot simple DY, pour peindre la peine, le tourment, l'angoisse, qui accompagneront ses moindres créations. Cet écrivain hiérographe veut donner à entendre que la faculté volitive ne fera plus passer les conceptions intellectuelles de puissance en acte, sans intermédiaire; mais qu'elle éprouvera, au contraire des déviemens sans nombre, des obstacles de toutes les sortes, dont ellene pourra vaincre la résistance qu'à force de travail et de temps.

Je n'ai pas besoin de dire ce que les hellénistes ont vu dans ce verset. On sait assez de quelles manières les idées de Moyse s'y sont matérialisées, et comment la faculté volitive ayant été transformée en une
Femme corporelle, les obstacles physiques opposés à l'exercice de la
volonté, n'ont plus été que les douleurs qui accompagnent l'enfantement. Mais on ne saurait accuser entièrement les hellénistes de ce changement. Il était une suite inévitable de la corruption de la Langue hébraïque, de sa perte totale, et du misérable penchant des Juifs à toutplier
à leurs idées grossières. D'ailleurs la traduction vulgaire paraît offrir d'abord quelqu'apparence de raison. Il ne faut cependant qu'un moment
de réflexion pour en découvrir le défaut, comme j'espère le démontrer en peu de mots.

forme à l'hébreu : דער יך ועדואיך

16. Unto-the-volitive-faculty, he-said: the-number I-shall-multiply of-the-woeful-natural-hindrances-thine, and-of-the-conceits-of-thee; in-panging-labour thoushalt-bring-forth products: and-towards the-intellectual-principle-thine, the-desire-thou-shalt-lean of-thee; and-he will-rule-in thee (a symbolical acting).

16. A-la-faculté-volitive, il-dit: le-nombre je-multiplierai des-obstacles-physiques-de-toute-sorte-àtoi, et-des-conceptions-tiennes: entravail-angoisseux tu-enfanteras des-produits; et-vers-le-principe-intellectuel-à-toi le-penchant-tu-auras-tien; et-lui il-dominera-entoi (s'y représentera symboliquement).

Or, je demande, en second lieu, comment l'Être-des-êtres aurait pu dire à la femme corporelle, qu'il multiplierait le nombre de ses conceptions, ou de ses grossesses, comme on veut l'entendre, puisqu'il allait tellement abréger sa vie? N'aurait-il pas dû dire plutôt qu'il en diminuerait le nombre, en les rendant de plus en plus pénibles et laborieuses? Mais le texte hébraïque est clair comme le jour. Il y a grande apparence que les hellénistes ne l'abandonnèrent pour suivre la version samaritaine, que parce qu'ils virent bien qu'il exposait le sens spirituel, ainsi qu'en effet il l'expose. Car, autant il est conforme à la raison et à l'expérience de penser que les conceptions volitives augmentent de nombre en proportion des obstacles qui s'opposent à leur réalisation, et qui les forcent à se diviser, autant il est absurde et contradictoire de le dire des grossesses de la femme physique, dont le nombre doit nécessairement diminuer par les douleurs, les maladies, les angoisses, qui les accompagnent et les suivent.

תלדי בנים, tw-enfanteras des-produits...... Le verbe radical-composé ילוֹר, s'élève sur la racine לְּחָר, qui, formée par la réunion des signes du mouvement directif et de l'abondance naturelle, exprime toute propagation, toute génération, toute extension de l'être. Ce verbe s'emploie, en hébreu, tant au propre qu'au figuré, tant relativement à la génération de l'esprit qu'à celle de la substance, sans aucune distinction de sexc: en sorte que c'est à tort qu'on a voulu en restreindre le sens à l'enfantement corporel. Le mot qui suit, בינון, est fort loin aussi simplement de signifier des fils. Il caractérise, en général, les productions analogues d'un être créateur, quel qu'il soit.

דלאָדָם אָבֵּר כִּי שַׁבְּעָתָ לְקוֹל אִשׁהַדְ 17. W'l'Adam, âmar, chi shama-וַהַאבַל בִּוּךְהַעֵץ אֲשֶׁר צִנִּיתִיהָ לְאבִיר לא האכריי מפנו ארווריי האדמו

hetha l'kôl Aisheth-cha, wa-thaochal min-ha-hetz asher tziwîthîèha l'æmor loâ-thâoèhal mi-mennoû, ârrourah ha-âdamah bahabour-cha, b'hitzabôn thoáchelnah chol-femef haff-cha.

i

קראדות, le-penchant-tu-auras-tien..... C'est ici une ellipse d'une hardiesse telle que la langue hébraïque, employée par Moyse, peut seule la permettre. Le verbe שוּק, signifie avoir un mouvement, une tendance vers un but déterminé, comme l'eau, par exemple. Or, que fait Moyse pour exprimer le penchant qui soumettra la faculté volitive à son principe intellectuel? Il prend ce verbe, et après l'avoir employé selon la forme positive au futur de la seconde personne du singulier féminin, il en fait brusquement un nom constructif au moyen du signe II, qu'il y ajoute; et dans cet état, il y joint l'affixe nominal 7, pour dire d'une manière hiéroglyphique, que la dépendance dans laquelle sera la volonté par rapport à son principe, ne lui ôtera rien de sa liberté, et sera comme un résultat de son propre penchant. Je ne connais point de langue au monde, où cette ellipse puisse être rendue.

קשאל, il dominera..... Le verbe משלל, qui veut dire également dominer et se représenter, s'énoncer par symboles, est employé à dessein dans cet endroit, pour cacher sans doute un mystère que mon dessein n'est pas de percer; car je traduis Moyse, et ne le commente pas. On peut voir, au reste, ce que j'ai dit au \*. 16 du Cn. I. Le samaritain se

sert du même verbe \$2.44, dont il s'était servi alors.

v. 17. La difficulté n'existe plus dans les termes.

\*. 18. YIPI, et-les-productions-tranchantes,.... La racine VIP exprime l'action de couper, trancher, déchirer. Il est impossible de ne pas sentir là l'effet du signe compressif et tranchant p, uni au signe terminatif y.

אודרר, et-les-productions-incultes-et-désordonnées.... La racine און, et-les-productions-incultes-et-désordonnées.... nit toute idée de circuit, d'ordre, de période, d'âge et d'habitation circulaire; mais en doublant le dernier caractère, qui est celui du mouvement propre, on ouvre, pour ainsi dire, le cercle, et on obtient la racine intensitive זרך, qui signifie une licence, une rupture de l'ordre,

17. And-unto-Adam (the collective man) he-said: because thou-hast-listened to-the-voice of-the-intellectual-mate-thine (thy volitive faculty) and-hast-fed-upon the-elementary-growth which I-did-prescribe-to-thee by-saying: not-shalt-thou-feed-upon any-of-it: cursed! he-the-adamick (homogeneal universal ground) for-the-sake-thine: with-panging-labour shalt-thou-feed-upon-it all-the-days (the-manifesting lights) of-the-lives-thy-own.

17. Età: Adam (l'homme universel), ildit: puisque tu-as-écouté à-lavoix de l'épouse intellectuelle-à-toi (tafaculté volitive) et-que-tu-t'es-alimenté de-cette-substance, laquelle j'avais-fortement-recommandé-à-toi, selon-ce-dire: non-pas-tu-t'a-limenteras de-quoi-d'elle: maudite! soit-la-terre-adamique (homogène et similaire à toi) dans-le-rapport-tien: en-travail-angoisseux tu-t'a-limenteras-d'elle tous-les-jours (les manifestations phénoméniques) des-vies-à-toi.

un débordement. C'est de ce dernier mot que dérive celui qui fait l'objet de cette note, et par lequel on exprime, en général, toutes les productions désordonnées, soit au propre, soit au figuré. Le génie hébraïque fait sortir la liberté, prise en bonne part, du mot propre, ou la liberté mauvaise, en y insérant simplement le signe intellectuel 1, comme on le voit dans le mot propre dérive celui qui fait l'objet de cette note productions désordonnées, soit au propre, soit au figuré. Le génie hébraïque fait sortir la liberté, prise en bonne part, du mot propre intellectuel 1, comme on le voit dans le mot propre de la liberté mauvaise, en y insérant simplement le signe intellectuel 1, comme on le voit dans le mot propre de la liberté mot propre de la liberté mauvaise que la liberté mauvaise que la liberté mauvaise que le propre de la liberté mauvaise que la lib

ששש, des-fruits-âcres-et-desséchés.... Nous savons que la racine primitive שא s'applique, en général, au principe élémentaire des choses, et en particulier, au feu. Nons savons aussi qu'il suffit de renforcer la voyelle initiale א, pour en augmenter progressivement la force. Or donc, si le mot qui fait l'objet de cette note, se compose des racines contractées ארששש, comme il n'y a pas de doute, il ne signifiera pas simplement אַסְבְּיִבֶּיׁ , de l'herbe sèche, du foin, suivant l'interprétation des hellénistes, affaiblie par St-Jérôme; mais bien une fructification dere et corrosive. Car voilà le vrai sens du mot ששש. L'arabe ששש y est formel.

ν. 19. ΤΙΝ ΠΥΙΣ, en-agitation-continuelle de-l'esprit-tien..... Il a suffique les hellénistes enssent dit une fois, è εὐρώνης τοῦ προσώπου σου: à la sueur de ton visage, pour qu'on n'ait plus douté que cette phrase ne fût dans le texte hébren, mais cette phrase n'y est pas. Le visage d'Adam n'a jamais physiquement sue que de la façon des traducteurs de Moyse. L'écrivain hiérographe était loin d'avoir de pareilles idées. Le mot Της

ו וקוץ ודרדר תצמיח לך ואכי 18. W'kôtz w'dareddar thatzemiha la-èha w'achaletha æth-hesheb ha-shadeh.

ים ער שובה 19. B'zewhath apphei-cha thoachal

lehem, had shoûb-èha æl-ha-Adamah, èhi-mi-men-nah lukkahetha chi haphar athah w'ælhaphar thashoùb.

(

1

ľ

vient de la racine yn, qui développe l'idée d'une agitation inquiète, d'un souci, d'un mouvement de crainte pour l'avenir. Le mot qui suit, אף, peut bien, à la vérité, dans un sens très-restreint, signifier le nez, mais il exprime beaucoup plus ordinairement, non pas le visage, mais la partie irrascible de l'âme qui constitue l'esprit animique ou l'entendement.

ערשוב, jusqu'au-restituer.... Le verbe שוב étant formé de la racine w, exprimant toute idée de restitution, de retour vers un point de départ, et cette racine se composant elle-même du signe de la durée relative et du signe paternel et central, il est évident que ce verbe doit s'appliquer à toute révolution physique ou morale, qui ramène l'être à son état primitif. Voyez le Vocabulaire radical, R. שר, et שב, et שר

ይያ, esprit-élémentaire.... Quoique j'aie déjà plusieurs fois parlé de ce mot important, je ne puis m'empêcher de le représenter encore en cette occasion, pour faire remarquer au Lecteur attentif, que c'est à la mauvaise interprétation des traducteurs qu'on doit imputer l'accusation de matérialisme intentée contre Moyse; accusation dont il était impossible de le laver tant qu'on n'avait à opposer à ses ennemis que la version des hellénistes ou celle de leurs imitateurs. Car, si l'homme est tiré de la poussière, et s'il doit retourner à la poussière, comme ils le lui font dire, où est son immortalité? que dévient sa partie spirituelle? Moyse n'en dit rien, selon eux. Mais s'ils avaient pris la peine d'examiner le verbe שוב, ils auraient vu qu'il exprimait non un retour matériel, mais une restitution à un lieu, à un état primordial, une

- 18. And-harsh and-rough-produces (thorns and thistles) shall plentifully-grow for-thee; and-thou-shalt-feed upon-the-most-sharp-and-wasted-fruits of-nature.
- 19. In-a-tossing-motion of-the-mind-thine shalt-thou-eat-food till-the-restoring-thine (the rising again) towards-the-adamick (ho-mogeneal land): for-such-as from-some-of-it wast-thou-taken, such-spiritual-element art-thou and-to-wards-the-spiritual-element wilt thou-rise-again.
- 18. Et-les-productions-tranchantes, et-les-productions-inculteset-désordonnées germeront-abondamment pour-toi; et-tu-t'alimenteras des-fruits-acres-et-desséchés de-la-nature-élémentaire.
- 19. En-agitation-continuelle del'esprit-tien, tu-t'alimenteras denourriture jusqu'au-restituer (au réintégrer, au ressusciter)-tien àla-terre-adamique (homogène et similaire à toi) car tel de-quoi-d'elle tu-as-été-tiré, tel-esprit-élémentaire tu-es; et à-l'élément-spiritueux tu-dois-être-restitué.

résurrection, dans le sens que nous donnons aujourd'hui à ce mot; ils auraient vu que ce lieu était, non la terre proprement dite, ארכור, mais la similitude de l'Homme, sa patrie originelle, homogène, ארכור; ils auraient vu enfin, que ce n'était ni la poussière des uns, ni la fange des autres, vers laquelle il devait retourner; mais l'élément spirituel, principe de son être.

v. 20. 7177, hewa...... Voici un nom où le changement de la voyelle en consonne, a causé une étrange métamorphose. Ce nom, qui, d'après l'allusion que Moyse y fait, devait signifier, et signifiait effectivement l'existence élémentaire, étant dérivé du verbe absolu 717, Étre-étant, par le seul renforcement de la voyelle initiale 77 en 77, n'a bientôt plus désigné que l'amas informe de la matière, son aggrégation, sa masse; et grace au durcissement du signe convertible 7, consacré par la ponctuation chalda que, n'a plus servi comme verbe, qu'à indiquer l'existence inerte et passive des choses. Le changement opéré dans le verbe dérivé 7777, a été encore plus terrible sur le verbe absolu 7777; car ce verbe, destiné à représenter l'être immuable, n'a plus exprimé qu'une interminable calamité, ainsi que je l'ai déjà exposé en parlant du nom sacré 77777, \* 4 du Ch. H. Quant aux raisons de l'altération subie par

20. Wa-îkerâ ha-Adamshem Aishetli-יְקְרָא דְאָדְם שֵׁם אִשְׁרִדּ חָוָה כִּי הָוְאַ ô hawah chî hiwa haîtha æm chol-haî.

יריים לְאָרְם וּלְאִשְׁתּוֹ עוֹר וַיִּלְפִשׁם: Wa-iahash וווּסׁאו Ælohîm l'Adam w'l'àisheth-ô chi-thenôth hôr wa-ialebbish'em.

וֹאָכֵל וָחַיּ לְעַלָּם: פַּלְרִישְׁלַח יָּדִּוֹ וְלָלַח בִּם מֵתֵּא תַּחַיִּים פַאָּחַד מִּפֶּוּנִי לְּרַעַת מוּר וְיָּת וְעַיּיִם וַיִּאַבֶּר יִינִית אֶלְּיִים תַּוֹ הָאָבָם הָיָה

בארון 22. Wa-iâomer ווּסֹגּת Ælohîm hen ha-Adam haîah chi-ahad mi-men-noû, la-daħath tôb wa-rawħ, w' hatthah phen-ishelah îad-ô w' lakah gam me-ħetz ha-haiim, w'âchal, w'a-hai l'holam:

1

ŧ

3

le nom propre dont il s'agit dans cette note, je ne saurais les exposer au Lecteur qu'en le renvoyant au nom de la faculté volitive, TWK, qui, comme nous l'avons vu, avait précédé celui de l'existence élémentaire TMT. J'en ai assez parlé au ½. 22 du Ch. II, et au ½. 12 de celui-ci.

#. 21. Πάπο, tels-que-des-corps..... C'est pour n'avoir pas voulu reconnaître l'article assimilatif o, que les hellénistes ont vu ici des tuniques, χιτώνας, au lieu de corps. La racine γn, dont dérive le substantif pluriel dont il est question, développe toute idée de substance ajoutée, ou de corporéité de plus en plus croissante.

yerbe my, veiller à la défense, garder; et le substantif my, une ville; c'est-à-dire une enceinte fortifiée. De là, urbs, en latin; ward, en saxon; gare, garde, et même boule-vard, en français: ces mots expriment tous la même idée de lieu destiné à garder et à défendre. Je prie le Lecteur de remarquer que cette nouvelle enveloppe my où domine le signe du sens matériel y, est substituée à l'ancienne m, dont il a été d'abord question, et qu'on a prise ridiculement pour un jardin.

- 20. And-he-designated, Adam, for-name to-the-intellectual-mate-of-him (his volitive faculty) Hewah (elementary existence) because it-was the-mother of-all-existence.
- 21. And-he-made, IHOAH the-Being-of-beings, unto-Adam (the collective man) and-unto-the-in-tellectual-mate-of-him, body-like sheltering-shapes; and-he-involved-(incrusted) -them-carefully.
- 22. And-he-said, IHÔAH, HE-the-Gods, «behold! Adam being such-as-one from-those-of-us, by-knowing good and-evil »: and-now lest-he-should put forth the-hand-his-own and-take also from-the-elementary-growth of lives and-feed-upon, and-live for-an-infinite-period (for ever):

- 20. Et-il-assigna, Adam, nom à-l'épouse-intellectuelle-sienne (sa faculté volitive) Hewah (existence élémentaire) à-cause-qu'elle-était la-mère de-toute-existence.
- 21. Et-il-fit, інбан, l'Étre-desêtres à-Adam (l'homme-universel) et-à-l'épouse-intellectuellesienne, tels-que-des-corps de-défense (des remparts) et-il-les-enveloppa-avec-soin.
- 22. Et-il-dit, 1HÔAH, LUI-les-Dieux, « voiei! Adam étant tel-qu'un de-l'espèce-à-nous, selon la-connaissance du-bien et-du-mal » : et-à-ce-temps, de-peur-qu'il-étendra la-main-sienne et-prendra aussi de la-substance-élémentaire des-vies, et-qu'il-s'alimentera et-vivra selon-la-période-infinie (l'éternité) :

#. 22. ארוך, tel-qu'un.... Je ne rapporte ce mot que pour montrer l'emploi de l'article assimilatif »; article important que les traducteurs ont méconnu plus haut.

me suis assez étendu sur la signification du mot py, pour me dispenser d'entrer ici dans de plus grands détails pour prouver qu'il ne signifie ni du bois, ni même un arbre, comme l'avaient dit des traducteurs ignorans ou intéressés à le faire croire: mais ce que je erois devoir ajouter à tout ce que j'ai dit, c'est que le texte porte ici des vies, et non pas and, de la vie, comme îls l'ont fait entendre dans leurs versions. Cette différence est très-essentielle. Le samaritain dit AMMA DAMV: la croissance, ou la substance naturelle des vies, exactement comme l'hébreu. Je crois faire plaisir aux étymologistes de leur apprendre que le mot ya, par lequel le texte hébreu exprime le

ב וישלרהויהוחאלהים בגרערולעבר 23. Wa-ishalleh-hoù inôan Ælohim

mi-gan-heden la-habod æth-haådamah åsher lukkah mi-sham.

1

1

C

BI

ľ i

'n 8

ינגרם וישבן מקדם לגן־ 24. Wa-igaresh æth-ha-Adam, wa-ערן את-הפרפים ואת-להט החרב ז לשמור את דרך עץ

iashe-chen mi-kedem l'gan-heden æth-ha-èhe-rubbîm, w'æth-lahat ha-hereb ha-mithehapphecheth li-shemôr æth-derech hetz hahaîîm.

mal, dans cette phrase : לרעת טוב ורע, selon la connaissance du bien et du mal, est rendu dans le texte samaritain par le mot "MA. Or, ce mot, prononcé bîsh ou vîsh, est très-certainement celui d'où dérive le latin vitum, dont nous avons fait vice. Cette dérivation mérite d'être remarquée pour beaucoup de raisons. Le tudesque et le saxon ont conservé ce mot avec une légère altération, l'un dans bos, et l'autre dans bäd. Le chaldaïque et le syriaque sont d'accord dans le sens du mot ביש et 🛥: l'arabe seul diffère.

אי. 23. קלוקם, il-avait-été-pris..... C'est le verbe קלוף, prendre, tirer, extraire, employé ici selon la forme intensitive, mouvement passif, à la troisième personne du singulier. Je fais cette remarque seulement pour faire observer que le caractère médiane p, devrait être doublé, si le point intérieur ne tenait pas lieu du second. On observera aussi que ce verbe écrit sans le kibbutz chaldaïque, a besoin que le caractère 1 indique le mouvement passif.

\*. 24. DP12, de-l'antériorité-universelle..... Voyez le \*. 8 du Ch. II. הכרבים, l'ipséité-du-chérubim...... La racine הכרבים, qui renferme l'idée de toute multiplication, de tout nombre infini, a déjà été expliquée. Elle est employée au pluriel, et gouvernée dans ce nom par le signe assimilatif 5.

23. Then-he-parted-him, moan, the-Being-of-beings, from-the-in-closing-sphère of-sensible-times; for-working that-same-adamick (homogeneal ground), which he-had-been-taken from.

24. And-he-put-forth that-same-Adam (the collective man) and-he-caused-to-abide from-the-fore-gone-principle-of-times near-the-organick-sphère of-temporal-sensibleness that-self-same-Cherubim (innumerable legions like) and-that-self-same-flaming of-wild-destruction, whirling-round-on-it-self to-keep the-way of-the-elementary-growth of-lives.

23. Alors-il-detacha-lui, 140Au, l'Étre-des-êtres, de-la-sphère-organique de-la-sensibilité-temporelle; afin-de-travailler cette-même-substance-adamique, de-laquelle il-avait-été-pris hors.

24. Et-il-éloigna ce-même-Adam (l'homme universel), et-il-fit-résider de-l'antériorité-universelle-destemps, à-la-sphère-temporelle-et-sensible, ce-même-Cherubin (un être semblable aux innombrables légions) et-cette-même-flamme incandescente de-l'ardeur-dévastatrice tourbillonnant-sans-cesse-sur elle-même, pour-garder la-route de-la-substance-élémentaire des vies.

The contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract

תמחתם, tourbillonnant-sans-cesse-sur-elle-même..... C'est le verbe הבות, tourner, employé selon la forme réfléchie, comme facultatif continu au féminin. Ce facultatif est précédé de l'article emphatique ה, pour lui tenir lieu de modificatif et augmenter sa force.

## ספר בראשית די

SÉPHER BERÆSETH : D.

זַּהַעֶּרָה יָּהַע אֶת הַשְּׁה אִיְשְׁהּה יַּהַתְּר זַּהַעֶּרָה אֶת־קַּדְּן זַּהַמאֹכֶיר קְנִיתִּי אִישְׁ אָתִרִיִּהְהָה יָּבָע אֶת הַשְּׁה יִאִישְׁ

 W'ha-Adam fadah æth-hewah Aisheth-ô, wa-thahar, wa-theled æth-Kafn, wa-thaomer kanithi afsh æth-иоли.

א. ז. אחדקין, l'existence-de-Kaln... Ai je besoin de dire quelle importance les peuples de l'Orient ont toujours attachée aux noms propres, et quels mystères profonds leurs sages ont souvent cachés sous ces noms? Si c'était ici le lieu de m'étendre sur cet objet, mon seul embarras serait de choisir entre les preuves sans nombre qui se presseraient sous ma plume. Mais le temps est trop count, et ces notes ne sont déjà que trop volumineuses. Le Lecteur instruit n'a pas besoin de l'étalage pompeux d'une. érudition vaine, pour apprendre ce qu'il sait déjà. Qu'il me suffise donc de lui dire que Moyse est celui des écrivains de l'antiquité, qui peut-être a poussé le plus loin l'art de composer les noms propres. J'ai tàché de donner une idée de son falent, ou de celui de ses instituteurs à cet égard, en développant celui de l'Homme universel Dan, unité collectice, similitude étornelle; et celui de la Divinité suprème 7777, l'Étre qui est, qui fut, et qui sera. Mais je dois prévenir d'une chose: c'est que ces deux noms, et quelques autres, étaient assez élevés par leur nature pour pouvoir être traduits sans danger: Les noms qui vont suivre seront presque tous dans un autre cas. Moyse a été souvent obligé de jeter sur eux un voile que je dois et que je veux respecter. Quoique je pusse peut-être mettre le mot propre, je ne le mettrai point. J'en préviens mon Lecteur pour qu'il soit attentif: car, s'il le vent, nien ne saurait l'empécher de savoir.

La racine du nom de Kaîn, est p, qui se compose du signe êminemment compressif et tranchant p, et de celui de l'être produit p. Elle développe l'idée de la plus forte compression et de l'existence la plus centralisée. Dans le nom propre dont il s'agit, elle s'offre animée par le signe de la puissance manifestée: ainsi pp, peut signifier le fort, le puissant, le rigide, le véhément; et aussi le central, celui qui sert de base, de

## GENESIS IV.

## COSMOGONIE IV.

nan) knew self-newa (the elementary life) intellectual-mate-of-him (his-volitive-faculty) and-she-conceived, and-she-bare the-selfsameness of-Kain (the strong, the mighty one, he who lies in the center, who assumes and assimilates to him self) and-she-said, I-did-center (I-framed by centering) an-intellectual-being selfsameness of-ihoah.

1. ET-lui-Adam (l'homme universel) connut-cette-même héwa l'(l'existence élémentaire) l'épouse-intellectuelle-siemme (sa faculté volitive) et-elle-conçut, et-elle-enfanta l'existence-de-Kain (le fort, le puissant; celuiqui tire au centre, qui saisit, qui agglomère, qui assimile à soi); et-elle-dit, j'ai-centralisé, (formé par centralisation) un-être-intellectuel de l'essence-même-à-ihôah.

règle, de mesure ; velui qui agglomère, qui s'appreprie, qui saisit, qui comprend, qui assimile à soi-mêne. C'est dans ve dernier sens que Moyse paraît l'avoir représenté dans le verbe qui suit.

קניון, J'ai-centralisé..... C'est le verbe אורים, employé selon la forme positive, mouvement actif, à la première personne du passé. Les traducteurs hellénistes qui lui ont fait signifier posséder, ont choisi à feur ordinaire, le sens le plus restremt. Les mots arabes של פון, qui portent sur la même racine, signifient bettre le fer, agglomérer, égaler ensemble, former.

Je ne veux pas oublier de faire remarquer que le traducteur samaritain a rendu ce même verbe Thp, par lequel Moyse explique le nom de Kuin, par 1221, régir, déployer la puissance d'un roi; afin d'avoir lieu de dire que, dans une multitude de langues, l'idée de pouvoir et de royauté a découlé de la racine Kûn, Kin, ou Kuin. Voyez au surplus le Vocabulaire radical.

The Tax, de l'essence-même-à-Ihbah..... Les savans qui connaissent les vives querelles que cette expression a fait maître, surtout dépuis que Luther ent prétendu qu'on devait traduire : j'ai noquis un homme qui est le Seigneur, seront peut-être bien aises de voir ce que les principaux

הכל רעה צאן וקין היה עבר אדביה:

morning with history

2. Wa-thosseph la-ledeth æth-âhi-ô æth-Habel, wa-îhî hebel roħeh tzoán, w'Kaîn haîah ħobed àdamah.

]

traducteurs en ont pensé. Je vais les satisfaire en rapportant successivement la phrase samaritaine, chaldaïque, hellénistique et latine.

3211 927 A 22 J'ai-souverainement-représenté unhéros de-par-Iôhah.

קניתי גבר קרם ייי:

J'ai-acquis-en-force-centrale un héros en-principe de-l'Éternel.

Εκτήσαμήν άνθρώπον διά του Θέος.

J'ai-possédé un-homme au-moyen de Dieu.

But a factor of the Possedi hominem per Dominum.

J'ai-possédé un-homme par le-Seigneur.

On connaît l'hébreu. Le mystère hiéroglyphique consiste en ce que Moyse a employé la préposition désignative TN, qui indique l'ipséité ou l'objectivité des choses, comme substantif constructif, avec le nom sacré de la divinité ma. or placely trade some that Home or

את הובל אחדובל, l'existence-d'Habel... Moyse, par des raisons qui lui étaient sans doute particulières, n'a donné aucune explication ostensible à ce nom. Nous pouvons, en quelque sorte, suppléer à son silence par l'examen de la racine dontill'a dérivé. Cette racine est >>, qui, se trouvant composée du signe de l'action intérieure 🗅, jointe à celui du mouvement expansif , exprime toutes les idées d'expansion, de dilatation, de ténuité. Ainsi donc, si nous avons conçu que la force compressive pouvait être caractérisée par la racine 77, nous concevrons maintenant que la force expansive a pu l'etro par la racine 53; et, par conséquent, que, toutes les fois qu'on a vu la force, la puissance, la dentité, la possession, dans le nom de Kaîn, on a vu aussi la faiblesse, la rarité, l'abandon, dans celui d'Habel.

Mais il ne faut pas croire que cette force et cette puissance que le nom de Kaîn caractérise, aient été prises toujours en bonne part. Bien loin de là : la plupart des peuples n'y ont attaché que l'idée d'une 2. And-she-added by-the-bringing-forth the-brotherly-self-of-him, the-self-sameness-of-Habel, and-he-was, *Habel*, a-leader (overseer) of-the-indefinite-being, (the-elementary corporeal world) and *Kuîn*, was-a-servant (à tiller) of-the-adamick (homogeneal ground).

2. Et-elle-ajouta par-l'actiond'enfanter l'ipséité-fraternelle-àlui, l'existence-d'Habel; et-il-fut Habel, conducteur (surveillant) de-l'être-indélini, (le monde corporel) et-Kaîn-fut serviteur, (ellaborateur) de-l'élément-adamique.

aveugle fatalité, et Kain n'a été pour eux que le génie du Mal. Dans ce cas, les attributs contraires, renfermés dans le nom d'Habel, se sont parés des couleurs les plus favorables: la faiblesse y est devenue douceur et grâce; la rarité, essence spirituelle; l'abandon, magnanimité: Habel, enfin, a été le génie du Bien. Ces contrastes singuliers existent dans la Langue des hébreux et des chaldéens; car si le mot be signifie la pensée et l'âme qui en est la source; ce même mot n'offre aussi que la relation négative, non: et si l'on trouve be, pour exprimer les idées d'abondance, de profusion, et même d'inondation, on trouve aussi le mot be pour exprimer celles de manque, de défaut, de nullité absolue. Le signe amphatique n, ajouté à cette racine singulière, en peut faire également dans le nom d'Habel, l'emblème de ce qu'il y a de plus noble dans l'homme: la pensée et la méditation; ou de ce qu'il y a de plus vain, les illusions de l'orgueil, et la vanité elle-même.

Il en est de même des qualités exprimées dans le nom de Kaîn, qui deviennent bonnes ou mauvaises, suivant la manière de les envisager.

J'y reviendrai plus loin.

viens de parler, la singulière propriété de présenter les mêmes idées contradictoires. Aussi n'est-ce point sans raison que Moyse, qui ne voulait point expliquer le nom d'Habel, a employé le mot 182, comme synonyme, en style hiéroglyphique. Je crois inutile d'expliquer ici comment il se fait que 183, dont le sens propre est l'Étre-indéfini, le Monde, le Temps, ainsi qu'on peut le reconnaître dans le mot grec Aïov, qui en dérive, a caractérisé à-la-fois, en hébreu, l'être et le néant, la faiblesse et la vertu, les richesses et la pancreté; parce que c'est encore une suite de la dégradation du son vocal dont j'ai assez parlé. Tout ce que je

ַנְיָהָנִ בִּקּץְיְ יְבִים נַיָּבָא קין בִּפְּרִי הָ־ אַרַמַה בִּפּּרָה לִיִּדְוָה:

3. Wa-fehî mi-ketz îamîm wa-îabæ Kaîn mi-pherî ha-âdamah minehah la-Iuôau.

וְהֶבֶל הַבִּיא נַם־הוּא בִּבְּכֹרוֹת' צֹאנוֹ וּבֵחֶלְבַּהֶן וַיִּשַע יְהוָה אֶל־הֶבֶל וְאֶל־ בִנהתוֹ:

W'Hebel hebîa gam-houâ mibechoroth tzoan-ô, w-me-helebbe-hen, wa-ishah môan zel-Hebel w'zel-minehath-ô.

crois nécessaire d'ajouter, c'est que les hellénistes n'ont rendu le mot κ, par πρόδωτον, un troupeau de brebis, que parce qu'ils l'ont pris, selon leur habitude, dans le sens le plus restreint. Car le signe du mouvement final Y, s'étant réuni à la racine κ ou κ, l'être produit; en général, en a fait κ, l'être indéfini: en particulier, le corps. Or, il est très-facile de sentir que ce mot κ signifiant un corps, il n'a failu qu'une simple abstraction de la pensée, pour lui faire signifier une troupe, ou un troupeau. Les hébreux ont dit un corps de brebis, et simplement un corps, pour exprimer un troupeau; comme nous disons un corps de soldats, et simplement un corps, pour signifier une troupe.

Le samaritain rend le mot XX, par celui de XX, qui renferme les significations diverses de tabernacle, de demeure temporelle, de temps, d'aggrégation corporelle, de corps, etc. C'est l'analogue de la racine hé-

braïque j'y, que l'on peut voir au Vocabulaire radical.

\*3. DMD VPD, de-la cime des-mers..... Les traducteurs de Moyse, ou s'étant accontumés à voir dans Adam un homme matérielet circonscript, ou s'étant accommodés en cela aux idées vulgaires de leur temps, ont été forcés, ou de voir aussi des hommes de sang, de chair et d'os, dans Kain et Habel, ou de feindre de les voir. Alors, impossible de rendre la signification claire et simple de ce verset. Car comment dire qu'un homme tel qu'ils le concevaient dans Kain, a fait monter à Inôah, une offrande de la cime des mers? Ils ont bien pu, sans effort, substituer l'expression de jours à celle de mers, parce que le mot hébraïque ne diffère point; mais que faire de VPD qui ne peut absolument signifier que de la fin, de l'extrémité, du bout, de la cime? Les uns,

- 3. Now-it-was from-the-end of-the-seas, that-he-caused-to-go Kain, from-the-product of-the-adamick (elementary ground) anoffering unto-ihoah.
- 4. And-Habel caused-to-go, also-he, from-the retlings of-the-world-of-him, and-from-the-quintessence (the best, over-topping qualities) -of-them: and-he-pro-d-a-saviour, 1HOAH, unto-Habel, and-unto-the-offering-of-him.
- · 3. Or-ce-fut de-la-cime des-mers qu'il-fit-aller, *Kaîn*, du-produit del'élément-adamique, (homogène) une-oblation à-іно́ан.
- 4. Et-Habel fit-aller, aussi-lui, des-prémices du-monde à-lui; et-de-la-quintessence (de la qualité éminente)-à-eux: et-il-se-montrasauveur, inôan, envers-Habel, et-envers-l'offrande-sienne.

comme le samaritain et le chaldéen, se sont contentés d'être inintelligibles; les hellénistes ont pris le parti de changer le texte, en quoi ils ont été suivis par St-Jérôme. Ils ont dit: xai è peteto pété interaç « factum est autem post multos dies ». Il arriva donc, après quelques jours, ou après beaucoup de jours....... Mais il n'est point nécessaire de donner ainsi l'entorse à la phrase hébraïque, en sortant du sens matériel: car, dans la pensée de l'écrivain hiérographe, Kaîn, étant un être cosmologique, fort différent d'un homme proprement dit, peut, sans le moindre inconvénient, faire remonter vers lôhah, une offrande de la cime des mers, ou bien de la superficie des manifestations phénoménales, si l'on veut approfondir le sens hiéroglyphique du mot D'D.

\* 4. INTERTITODID, des prémices-du-monde-à-lui..... Le mot DD's élève sur les deux racines DD, dont la première ND, développe toute idée de progression, de marche graduée, de développement génératif; et dont la seconde DD, désigne toutes les choses apparentes, éminentes, qui servent de monument, de marque distinctive; en sorte qu'on doit entendre par DD, tout ce qui, dans une série d'êtres, devance, domine, caractérise, annonce, présage, etc. Ce mot a de grands rapports avec DD, dont j'ai parlé au \$.5 du ch I. L'arabe De signifie au propre, être matinal; et au figuré, prospèrer; surpasser, devancer en éclat, en gloire. De là De ou DD, une vierge: יאל־קין ואל בונחתו לא שעה ויהר 5. W'æl-Kain w'æl-minehath-ô loâ-לַקִין מאד וַיפַלוּ בָּנִיוֹ :

shahah, wa-ihar l'Kain màod' wa-ipheloù phanaî-ô.

יאֹבֵיר יְהֹוָה אֶל־קִין לָבְּה הְרָה לְּךְ 6. Wa-îâomer וווּסֹא פּו-Kaîn, lam-וַלְמַח נְפַלוּ פַנִיה :

mah harah le-cha, w'lammah napheloù phaneî-èha.

, et-de-la-quintessence-à-eux...... Les hellénistes ayant bien voulu voir un troupeau dans ce qui était un Monde, ont dû voir nécessairement et pour être conséquens avec eux-mêmes, des premiers-nes, là où étaient des prémices; et, dans les qualités éminentes de ces mêmes prémices, de la graisse. Telle était la force d'une première violation du texte. Toutes ces idées basses et ridicules naissent les unes des autres. Mais il faut ignorer jusqu'aux premiers élémens de la langue hébraïque, ou vouloir les taire, pour ne pas sentir que le mot חלב, ne signifie de la graisse que par un abus évident que le vulgaire en a fait; et que les deux racines ना et 57, dont il est composé, s'appliquant, l'une à tout effort supérieur, et l'autre à toute qualité, à toute faculté résultante de cet effort, le mot הלב, doit caractériser toute extraction de choses essentielles : ce qui est prouvé par le sens que les chaldéens et les hébreux même y attachaient : prenant le substantif pour du lait, de la crême ; et le verbe pour l'action de traire, extraire, faire émaner. De là une foule d'expressions relatives. المكتاب, se prend en syriaque pour la crême, l'écume, le sperme, etc.; le mot éthiopien An (heleb), offre, ainsi que l'arabe حلب, les idées de mulsion, émulsion; dérivation, émanation, distillation, etc.

רישיע, et-il-se-montra-sauceur...... Le verbe שעודן a été pris par tous les traducteurs dans le sens de regarder attentivement; mais il doit l'être ici dans celui de racheter, de sauver, de conduire au salut. C'est de la racine yu, renfermant en soi toutes les idées de conservation, de salut et de rédemption, que découlent, d'une part le verbe radical-composé שעוד, et de l'autre le composé שעוד, dont la signification est la même. Lorsque ce dernier verbe exprime l'action de regarder attenti-

- 5. And-unto-Kain, and-untothe-offering-his-own, not-to-provea-saviour which-raised-up-thewrath of-Kain quite-thoroughly; and-were-cast-down the-faces-ofhim.
- 6. And-he-said, IHÔAH, unto-Kaîn, why the-raising-up-thefiery-wrath-to-thee? and-why the casting-down of-the-facesthine.
- 5. Et-envers-Kaîn, et-enversl'oblation-sienne, non-pas-semontrer-sauveur: ce-qui-causal'embrasement à-Kaîn tout-à-fait; et-furent-abattues les-faces-siennes.
- 6. Et-il-dit, пюли, à-Kain, pourquoi le soulèvement-embrasé-à-toi? et-pourquoi la-chute (la dé-pression) de-la-face-tienne?

nement, il se compose de la racine y, qui, comme nous le savons, se rapporte aux formes extérieures et sensibles des objets, gouvernés par le signe du mouvement relatif v.

- #. 5 et 6. Rien de difficile dans les termes: le sens même ne doit embarrasser qu'autant que la nature de Kaîn et d'Habel n'est pas bien connue. J'observe au Lecteur attentif que, depuis le commencement de ce chapitre, Moyse n'emploie plus que le seul nom sacré de Інолн, pour désigner la Divinité. Il semble qu'il ait quitté le surnom pluriel D'EU, AElohim, Lui-les-Dieux, pour faire entendre que Dieu n'agit plus envers les deux frères, que dans son unité primitive.
- א. ז. אָלוֹא, le-non-pas-être..... Les ellipses hardies et multipliées dont ce verset est rempli, le rendent très-difficile à entendre. C'est, en général, la manière de Moyse, de prodiguer les ellipses en faisant parler la Divinité. D'abord c'est ici la relation négative אָלוֹי, non-pas, qui, comme animée au moyen du signe , et comme infléchie substantivement au moyen de l'article déterminatif , fait de la phrase entière, comme un seul mot sortant simultanément de la bouche de Dieu. Il semble, par un effet, de cette hardiesse, que la pensée divine se substantialise pour ainsi dire, afin de pouvoir être saisie par l'homme.

L'article pronominal w, réuni sans intermédiaire à la préposition dé-

אם היטיב שארת נאם לא 7. Ha-lôa âim-theitib sh'æth w'aim תיטיב לפתח הטארת רביו ואליב

loá-theitib la-phethah ha-táth robetz, w'ælei-èha theshoùkath-ô w'athah thimeshal-b'ô.

8. Wa-fâomer Kaîn æl-Habel Ahî-6,

wa-îhî bi-heiôth'am be-shadeh, wa-îakam Kaîn æl-Habel âhî-ô. wa-îahareg-hoû.

signative nx, ne peint-il pas avec une énergie inimitable la rapidité avec laquelle le bien que l'homme fait, laisse son empreinte dans son âme? Voilà le cachet de Moyse. La traduction des hellénistes est entièrement ici amphibologique. Ce sont des mots rapprochés les uns des autres, sans former aucun sens.

א. 8. ויהי בהיותם, et-c'était durant-l'action-d'être-ensemble...... Tous les traducteurs ont cru qu'il existait avant ce mot, une lacune qu'ils se sont crus obligés de remplir, en mettant comme dans le texte samaritain, είς το πεδικών: « egrediamur foras ». Allons dans le champ, ou dehors.

Mais ils n'ont pas fait attention que le verbe אמור, qui ne signifie pas simplement dire, mais déclarer sa pensée, énoncer sa volonté, n'avait pas besoin, en hébreu, de ce froid régime. Kaîn et Habel, je le répète, ne sont point des hommes de sang, de chair et d'os; ce sont des êtres cosmogoniques. Moyse le fait sentir ici d'une manière expresse, en disant, qu'à cette époque, ils existaient ensemble dans la nature. Ils n'y existèrent plus dès le moment que l'un se soulevant contre l'autre, l'eut accablé de ses forces.

ויהרגהר, et-il-immola-lui...... Ce verbe s'élève sur les deux racines contractées הררךג. La première, qui est un renforcement du primitif אר,

- 7. The-not-being, if-thou-shalt-do-well, that-the-sign? (the token in thee): and-if not-thou-wilt-do-well, at-the-door the-sin-lying; and-unto-thee the-mutual-proneness-its-own, and-thou! the symbolical-sympathetic-acting unto-it?
- 8. And-now; he-declared-his-thought, Kain, unto Habel the-brother-his-own; and-it-was by-the-being-both in-the begetting-nature: then-he-rose-up (he stood-up substantially) against-Habel the-brother-his-own; and-he-slew-him.
- 7. Le-non-pas-être, si-tu-ferasbien, que-le-signe? (l'image du bien en toi): et-si non-pas-être, tu-ferasbien, à-l'entrée le-péché reposant, et-envers-toi le-desir-mutuel-sien, et-toi! la-représentation-mutuelle dans-lui?
- 8. Et-ensuite, il-déclara-sa-pensée, Kaîn, à-Habel le-frère-sien: etc'était durant-l'action-d'exister-ensemble dans-la-nature-productrice: or il-s'insurgea (s'éleva en substance, se matérialisa) contre-Habel, le-frère-sien, et-il-immola-lui.

désigne en général, une exaltation, un exhaussement; c'est proprement une montagne, et figurativement tout ce qui est fort, robuste, puissant : la seconde racine 🔭, caractérise un mouvement désorganisateur. Ainsi Kaîn ne déploie contre Habel, que la puissance dont nous l'avons vu possesseur, celle qui résulte de la force physique.

Quoique je me sois promis de ne commenter que le moins possible, je ne puis cependant laisser ignorer à mes Lecteurs qu'on trouve dans les Pouranas des Hindous cette même allégorie, rapportée sous les noms de Maha-dewa, en place de Kaîu, et de Daksha, en place d'Habel. Maha-dewa est le même que Siwa, et Daksha est un surnom de Brahma, que l'on peut traduire par l'Éthéré. Je ne veux pas non plus leur taire que les Égyptiens donnaient au Kronos des Grees, que nous nommons Saturne, d'après les Latins, le nom de Chivan ou Kiwan; et que ce même Kiwan était, dès les plus anciens temps, adoré par les Arabes de la Mecque, sous la figure d'une pierre noire. Il ne sera pas non plus hors de place de leur dire que les Juifs eux-mêmes donnaient

## COSMOGONIE DE MOYSE:

יהוה אַל-קון אֵי הֶבְּל אָחִיךְ וַ־ 9. Wa-îâomer Inôan æl-Kain, æî-

Hebel à hî-cha, wa-î aomer lo a-î adahethí, ha-shomer ahí anochí.

וה אמר מרו עשירו קלר דמי אחיך 10. Wa-faomer meh hashitha, kól

demeî âhî-èha tzohakîm æloî minha-àdamah.

וועתה ארור אַתָּה מָן הָאַרְטָה אַשִׁר II. W'hatthah , arour athah min-

ha-àdamah àsher phatzethah æth-phì-ha la-kahath æth-dhemei àhi-cha mi-iade-cha.

t

j

ũ

רבי תעבר את האדמה לא תמף מות 12. Chi thahabod æth-ha-adamah , פֿרַוה לַוּ גַע וַבַּר תַּהַיָה בַאַרָץ:

loà thosseph theth-choh-ha, la-cha nawh wa-nad thiheîeh b'àretz.

à Saturne ce même nom de כיון; et qu'on lit dans un livre persan, cité dans les Recherches asiatiques des Anglais, que les Hindous avaient autrefois plusieurs lieux sacrés, dédiés à ¿ywan, qui n'était autre que leur Siwa ou Siwan, dont j'ai parlé plus haut.

<sup>\*. 9.</sup> Aucune difficulté.

<sup>#. 10.</sup> דכוי les-homogénéilés.... Les hellénistes voyant, ou feignant de voir dans Habel, un homme corporel, ne pouvaient pas éviter de voir du sang dans le mot זבמי: mais ce mot, au constructif pluriel, et s'accordant avec le facultatif צעקים, aurait dû donner à penser à St.-Jérôme,

9. And-he-said, Inôah, unto-Kain where is-the-brother-thine? andhe-said (answering Kain) not-did-I-know: the-keeper of-the-brothermine am-I?

10. And-he-said, Inôan what hast thou-done? the-voice of-the-likeness (the identic future progenies) of-the-brother-thine, groaning-rise towards - me from-the adamick (élémentary ground).

11. And-this-time, cursed bethou! from-the-adamick, which did-open the-mouth-its-own forreceiving those-likenesses (future progenies) of-the-brother-thine, by-the-hand-thy-own.

12. Then-whilst thou-shalt-work that-adamick (elementary ground) not-will-it-yield the-strength itsown unto-thee: staggering androving (wandering with fright) shalt-thou-be in-the Earth.

- 9. Et-il-dit Inôah, à Kaîn, oùest Habel, le-frère-tien? et-il-dit (répondant Kaîn): non-pas-savais-je: le-gardant du-frère-mien suis-je.
- 10. Et-il-dit, Іно́лн, que-fis-tu? la-voix des-homogénéités (des générations identiques) du-frère-tien plaignantes, s'élève-vers-moi del'élément-adamique.
- 11. Et-à-ce-temps, maudit soistu! de-l'élément-adamique lequel ouvrit la-bouche-sienne pour-recevoir ces-homogénéités (ces générations futures) du-frère-tien, par-la-main-à-toi.
- 12. Ainsi-quand tu-travailleras cet-élément-adamique; non-pas-il-joindra don-de-force-virtuellesienne à-toi: vacillant (agité d'un mouvement incertain) et-vaguant (agité d'un mouvement d'effroi) tu-seras en-la-terre.

que Moyse entendait autre chose. Le paraphraste chaldéen l'avait senti, en écrivant ainsi cette phrase:

בם זרעין דעתידין למפק Les-similaires-générations qui-futures-étaient à mocéder hors-du frère-tien, plaignantes-sont devant-moi.....

v. 11. Les mêmes termes se reproduisent.

<sup>\*. 12,</sup> y1, vacillant...... Racine très-remarquable, et qui peut aider;

ו ניאֹכֶּיר קּין אֶל-יַהוֹרְהְגְּדוֹל עֲוֹגִי בִּגְּשׁא: 13. Wa-îâomer Kaîn æl-Іноли, gadôl haôn-î mi-neshoâ.

והן גרשת אתי היום מעלפני האדמא 14. Hen, gherashetha aoth-i ha-iom

me-hal pheneî ha-adamâ, w'miphaneî-cha æssather, w'haîithî nawh wa-nad ba-àretz, w'hafah èhol-motzea-î îahereg-nî.

avec la suivante à pénétrer dans la nature de Kaîn; nature mystérieuse dont la connaissance conduirait loin. Cette racine est employée ici au facultatif continu, mouvement actif, et devrait être écrite 212. Le verbe radical qui s'en forme y signifie se mouvoir sur soi-même, vaciller, s'agiter sans but. On doit y remarquer le signe de l'être produit 1, arrêté par le signe y, qui est celui du sens matériel.

73, vaguant...... Autre facultatif qui devrait être écrit 713. Le verbe radical 713, qui en dérive, exprime un mouvement de fuite, d'exil, une agitation douloureuse. Le signe de la division 7, remplace dans cotte racine, le signe du sens matériel qui termine la précédente.

א. ו 13, עוני, la-perversité-mienne...... Considérons un moment ce mot , dont toute la force découle du signe y. Nous avons vu au v. 2 de ce chapitre, que la racine in, qui caractérise, en général, l'être produit, le temps, le monde, développait les idées les plus opposées suivant l'inflexion donnée au son vocal; exprimant tantôt l'être, tantôt le néant; tantôt la force, tantôt la faiblesse: hé bien, cette même racine, inclinée vers son mauvais côté par le signe y, s'y fixe maintenant, et ne signifie plus rien que de pervers. Cest , en quelque sorte, le contraire de l'être; c'est le vice, l'opposé de tout ce qui est bien.

Et remarquons son origine: elle est digne d'attention. 717 est, comme nous le savons assez, le verbe par excellence, être-etant. Mais ce verbe, cessant d'être absolu, en se particularisant dans le discours, peut se corrompre: c'est-à-dire, que les sons vocaux qui le constituent peuvent se matérialiser en passant a l'état de consonnes. C'est ce qui arrive Cahi lemptime, où le signe intellectuel i s'est éteint, et qui, dès lors,

1.

13. And-he-said, Kaîn, unto Inoah, great-is the-perverseness-mine by-the-cleansing.

14. Lo! thou-hast-driven-out my-own-self this-day, from-over the-face of-the-adamick: then-from-the-face-thine shall-l-be-hid, and-l-shall-be-staggering and-roving in-the-earth: and-he-hall-be-every-one finding-me he who-shall-slay-me.

13. Et-il-dit, Kaîn, à-Înôan, grande-est la-perversité-mienne par la purification.

14. Voici: tu-as-chasse l'ipseitémienne ce-jour! de-dessus-la-face de-l'élément-adamique: donc-dela-face à-toi je-me-cacherai-avec-soin, et-j'existerai tremblant et-vaguanten-la-terre. Et-il-sera, tout-trouvantmoi, le-qui-accablera-moi.

n'indique plus qu'une calamité. Cependant la racine de vie 77, y reste encore, et ce mot en reçoit assez de force, pour désigner quelquefois le desir, et la substance qui en est l'objet: mais si cette racine s'altère tout-à-fait, comme dans y, rien de bon n'y subsiste plus: c'est la perversité, la dépravation absolue de l'être.

Or, du verbe און, être-étant, s'était formée la racine און, par l'addition du caractère final, image de toute augmentation, et signe de l'être produit: nous avons vu ses diverses acceptions. C'est de la même manière que du verbe אין, être dépravé, perverti, se forme le substantif אין, dont je viens d'exposer la signification et l'origine.

להרנוי, le-qui-tuera-moi........ Voici, par l'effet d'une ellipse d'un autre genre, un verbe employé selon la forme positive, mouvement actif, à la troisième personne du futur, qui se transforme en nom qualificatif, pour devenir l'épithète de tout être qui, trouvant Kaîn, l'accablera.

אֹ. 15. כֹלְ , ainsi-disant..... C'est la préposition assimilative בו infléchie par l'article directif . Les traducteurs hellénistes qui y ont vu la négation אז, se sont évidemment trompés, comme le prouvent le samaritain et le paraphraste chaldéen, qui lisent comme moi.

שרי, il-sera-fait-exalter... Cette expression est remarquable en ce qu'elle a été mal saisie par presque-tous les traducteurs. Moyse ne dit point, comme on le lui fait dire, que ceiu qui tuera Kain sera puni au septuple;

A & ...

שבעתים יקם וישם יהוה לקין אות לַבְּלָתִי הַכּוֹת אתוֹ כּל-מצאוֹ:

וניאֹבֵור לוֹ יְהוַרֹד לַבֵּן בָּל־הֹרֶג קֵין 15. Wa-fâomer l'ô Inôan, la-chen chol-horeg Kaîn shibchathîm îukkam wafashem Інбан l'Kafn âбth l'hillethí haccoth aoth-o chol-motzæ-ô.

ו ניצא קין פק 16. Wa fetzæ Kafn mi l'phenef Інолн, wa fesheb b'æretz-nôd kidemath heden.

כשם בנו חנה

Wa-îedah Kaîn æth-aisheth-ô, wa-thahar wa-theled æth-Hanôch, wa-îhîboneh whir, wa-îkerâshem ha-whîr che-shem ben-ô Hanoch

mais que celui qui croira l'accabler lui donnera sept fois plus de force. Le verbe Dip, dont il se sert dans cette occasion, est le même dont il s'était servi au \*. 8 de ce même chapitre, pour peindre l'action de Kaîn s'élevant contre son frère. Il ne faut point l'oublier; car ce verbe est répété ici à dessein. Moyse l'a employé selon la forme excitative, mouvement passif, au futur. Il veut faire entendre par là que Kain influera de telle sorte sur l'être qui voudra l'accabler, que cet être recevra lui-même les coups qu'il croira lui porter, et septuplera ses forces en pensant les anéantir.

\*. 16. Tous les termes en ont été expliqués. Je renvoie à leur explication, en invitant le Lecteur, curieux de s'instruire, à les méditer encore, si ce que je viens de lui dire de Kaîn lui paraît trop difficile à comprendre. and the second section in the second section is the

- 15. And-he-declared-his-will unto-him, Іноли, thus-saying: every one-slaying Kain, seven-fold he-shall-be-caused-to-raise (Kain): and-he-put, Іноли, unto-Kain a-token, in-order-that-not-at-all could-strike-him, every one-finding-him.
- 16. And-he-withdrew, Kain from-over-against the-face of-IhOAH, and-dwelt in-the-land of-the-banishement, (of the staggering with fright) the fore-gone-principle of-temporal-sensibleness.
- 17. And-he-knew, Kain, the-intellectual-mate-his-own (his volitive faculty): and-she-conceived and-she-bare the self-sameness of-Henoch, (the founder, the central might): then-he-builded a-sheltering-ward, and-he-designated-thename-of-that-ward by-the-name of-the-son-his-own Henoch.

- 15. Et-il-déclara sa-volonté àlui, Іно́ли, ainsi disant: tout-accablant Kain les-sept-fois il-fera-exalter Kain: et-il-mit, Іно́ли, à-Kain un-signe afin-de-nullement-pouvoir frapper-lui, tout-trouvant-lui.
- 16. Et-il-se-retira, Kain, dedevant la-face de-Inôan; et-il-alla habiter dans-la-terre d'exil (de la dissension, de l'effroi), l'antériorité temporelle de-la-sensibilité-élémentaire.
- 17. Et-il-connut, Kain, la-femme-intellectuelle-sienne (sa faculté volitive); et-elle-conçut et-elle-enfanta l'existence-de-Henoèh (la force centrale, celui qui fonde): ensuite-il-fut-édifiant un-circuit-de-retraite, (un lieu fort) et-il-désignale-nom-de-ce-circuit par-le-nom-du-fils-à-lui, Henoèh.

<sup>\*. 17. 7177,</sup> Henoch...... J'invite aussi de nouveau le Lecteur à faire une grande attention aux noms propres; car Moyse y attache beaucoup d'importance. C'est maintenant dans la forme de ces noms que vont résider la plupart des mystères hiéroglyphiques. Celui dont il s'agit dans cet endroit, se compose des deux racines 77 et 78. La première 77, caractérise l'existence propre, élémentaire : c'est une espèce de renforcement de la racine analogue 77, plus usitée, et qui désigne les choses, en général. La seconde 78, renferme l'idée de toute compression, de tout effort que l'être fait sur lui-même, ou sur un autre pour

ויולד לחנוך את עירד ועירד יל 18. Wa-iwaled la-hanôch æth-Whirad, w'Whirad falad æth-Mehoûjaæl w-Mehoùjaæl falad æth-Methoûshaæl, w-Methoûshaæl faladæth-Lamech.

i

19 ויקוו דף לכן 19. Wa-ikkah-l'ó Lemech shethi nashim, shem ha ahath Hadah, w'shem ha-shenith Tzillah.

se fixer, ou pour le fixer. Le verbe qui s'élève sur ces deux racines, 7117, signifie fixer, fonder, instituer, arrêter une existence quelconque.

C'est d'une composition à peu près semblable que résulte en hébreu le personnel אגוכי, moi-même ; c'est-à-dire אן, ou הן, l'être fini , corporel, Tik, fonde, , en moi.

עירד . 18. יעירד, Whirad..... Ce nom est formé de deux racines איר et וויך: la première אין, offre l'idée de toute excitation, de toute ardeur, de toute passion intérieure : la seconde 🤼 peint le mouvement propre indéfini, comme celui d'une roue, par exemple. Au reste, consultez sur ces racines, et sur celles qui vont suivre, le Vocabulaire radical.

בחריאל, Mehoujdel..... C'est le verbe אָה, manifester, annoncer, démontrer, employé comme facultatif selon la forme intensitive, au moyen du caractère initial , et terminé par la racine , qui y ajoute l'idée de la force et du déploiement.

מקרשאל, Methoushael..... Ce nom s'élève sur deux racines distinctes. La première און, désigne la mort: la seconde און, caractérise toute inanité, tout vide appétant, tout gouffre ouvert pour engloutir. Dans la formatiou hiéroglyphique du mot מתושאל, le signe convertible de

18. And-it-was-caused-to-beget unto-Henoch the-selfsameness-of-Whirad, (the-stirring-up motion, the-self-leading passion): and VV hirad hegat Mehujáel, (clcmental manifestation of existence) and-Mehujåel begat Methushåel. (death's fathomless pit): and-*Me*thushael begat Lamec'h, (the tie of what tends to dissolution, things pliant bond).

19. And-he-took-unto-him, Lamech, two corporal-wives (two natural faculties): the name of theone-was Whadah, (the periodick second, Tzillah, (the deep, the Tzillah, (la profonde, l'obscure, dark.)

18. Et-il-fut-fait-produire à-*lle*noc'h, l'existence-de-VVhirad, (le mouvement excitateur, la passion, la volonté conductrice); et *IVhi*rad produisit celle-de-Mehoujael ( la manifestation de l'existence ); et Mchovjácl produisit celle-de-Methoushael (legouffre de la mort), et-Methoushdel produisit-celle-de-Lamec'h (le nœud qui saisit la dissolution et l'arrête; le lien flexible des choses).

1 9 Et-il-prit-pourlui, Lamech, deux épouses-corporelles, (deux facultés physiques): le-nom de-la-première était - Whadah, (la périodique, the testifying) and the name of the l'évidente): et le nom de la seconde, la voilée).

la première racine , a été transposé pour servir de liaison avec la seconde, à laquelle on a joint par contraction la syllabe אל dont j'ai fait connaître la signification.

למה, Lamech..... Les racines de ce nom sont simples et évidentes. C'est, d'une part 17, qui renferme toutes les idées de cohésion et d'agglutination, et de l'autre 310, qui développe toutes celles de liquéfaction, de dissolution, d'abattement, de soumission, etc. Ainsi ce nom caractérise donc l'espèce de lien qui empêche qu'une chose, d'abord véhémente, violente, et maintenant domptée, adoucie, abattue, prête à se dissoudre, ne se dissolve, et ne se dissipe entièrement.

J'invite le Lecteur à remarquer que Lamech est ici le descendant d'Adam, par Kain à la sixième génération, parce que nous en verrons reparaître un autre, qui le sera par Seth, à la huitième.

ערוי בשים 19. של Deux-cpouses corporelles..... Je prie le Lecteur at-

20. Wa-theled Whadah æth-Jabal, יַתְּלֶּד עָרָה אֶת־בְלְּל הוּא הְיָה אֲבִי houâ haiah âbî îsheb âohel w'mikeneh.

בו אָרוי ייבֶל הוא הָיה אֲבִי כְּל־ W-shem ahi-ô Joubal, houâ haiah abi chol-thophesh chi-nôr w'hougab.

tentif, de se rappeler que l'Homme intellectuel www, Aish, n'avait point encore paru sur la scène cosmogonique, et que Moyse n'avait encore nommé que l'Homme universel DTR, Adam, lorsqu'il fit mention pour la première fois de la Femme intellectuelle TWR, Asha, faculté volitive de l'Homme universel. C'est ainsi que le nom de l'Élément adamique TYM, avait précédé le nom même d'Adam. L'écrivain hiérographe suit encore la même marche. L'Homme corporel WYR, AEnosh, n'est point né, et voici déjà la Femme corporelle qui paraît comme la double faculté physique de l'être cosmogonique désigné par le nom de Lamech, descendant de Kain,

Je ne m'arrêterai pas maintenant sur l'étymologie radicale du mot dont Moyse fait usage en cette occasion. J'attendrai pour cela de faire l'analyse du nom même de l'Homme corporel, v'int, dont il dérive. Je me bornerai à observer pour le moment, que la Femme corporelle, nese présente pas une, mais divisée en deux facultés physiques, Whadah et Tzillah, l'évidente et la voilée, dont nous allons voir les productions.

עוד Mhadah...... On doit voir dans ce nom propre la racine אין. Whadah...... On doit voir dans ce nom propre la racine אין. qui caractérise le retour périodique d'une même chose, son évidence et le témoignage qu'on cu rend.

אליז, Tzillah..... Ce nom s'attache à la racine איל, Tzillah..... Ce nom s'attache à la racine איל qui désigne une

20. And-she-bare, Whadah, the-selfsameness of-Jabal, (theover flowing the waterish, the plenty of nature ) he who was thefather (the founder) of-the-abodealoft, (repairing distinguished place) and-of-the-own-making-might, (lawful property).

20. Et-elle-enfanta Whadah. ce-qui-concerne-Jabal, (le flux des eaux, l'abondance naturelle, la fertilité), lui-qui fut le-père-(le créateur ) de-l'habitation - élevée ( lieu de retour fixe et remarquable, ) et-de-la-force-concentrante et-appropriatrice, (la propriété).

21. And-the-name of-the-brother-of-him was-Jubal, (universal effluence, principle of sound, jubilation, thriving) he-who was thefather (the founder) of-every-conception, hint-brightness-like andarts.)

21. Et-le-nom du-frère-à-lui était-Joubal, (le fluide universel, le principe du son, celui qui communique la joie et la prospérité), lui-qui fut-le père de-toute-conception-lumineuse et-digne-d'amour: love-worthy (useful and pleasing (de toutes les sciences et de tous les arts utiles et agréables ).

profondeur où le jour ne pénètre pas, un lieu obscur, ténébreux; une chose ombreuse, voilée, etc.

אי. בסי , Jabal ... C'est la racine אבל, ou אבל, dont j'ai parlé au אי. ב de ce chapitre, verbalisée par l'adjonction initiale?

ר ובוקנה, et-la-force-conventrante-appropriatrice.... Je renvoie le Lecteur au v. 1 et 2 de ce chapitre, où j'ai assez parlé de la racine 77, et des verbes pp et 717, qui s'en tirent. Cette racine, qui développe ici l'idée de prise de possession, de propriété, est régie par le signe plastique de l'action extérieure D.

#. 21. たい, Joubal...... Ce nom s'attache à la même ravine que celui de Jabal, mais il est pris dans un sens plus relevé, au moyen du signe 1, qui en fait un facultatif continu. Les hellénistes ont vu dans ce Joubal, un joueur de psaltérion et de guitare; et St-Jérôme, un maître de chant sur la guitare et sur l'orgue! ce dernier traducteur n'a fait, au reste, que suivre le targum chaldaique.

בין און הובל קין 22. W'Tzillah gam-hía faledah æth-לטש כל־חרש נחשת וברול ואחות

Thoùbal-Kain lotesh èhol-horesh nehosheth w'barzel, w'ahoth Thoùbal-Kain Nahomah.

שמען ביה וצלה שמען 23. Wa-faomer Lemech l'nashai-6

Whadah w'Tzillah, shemahan kôl-i noshci Lemech, ha-azennah amerath-î chi aîshharagthî l'phitzehî w'ieled l'habburath-i.

יובי, lumineuse..... Ce mot, auquel ces mêmes interprètes ont fait signifier une guitare, n'est que le mot, 713, la lumière, l'éclat, infléchi par l'article assimilatif >. Le Lecteur a pu remarquer un grand nombre de bévues qui n'ont point d'autre source que l'oubli de cet article important.

רעונבן, et-digne-d'amour..... Je ne conçois pas comment on a pu voir ici un psaltérion ou un jeu d'orgues, lorsqu'il est si connu que le mot hébreu עגב signifie un empressement amoureux, et que son analogue arabe عجب, exprime tout ce qui porte à l'admiration, à la joie, à l'allégresse. Toutes ces erreurs proviennent de ce qu'au lieu de prendre le facultatif wayn, être-comprenant, saisissant, dans le sens spirituel, on l'a pris dans le sens matériel; et qu'au lieu d'y voir un effet de l'intelligence, on y a vu un mouvement de la main.

א. בל Thoubal-Kain.... C'est toujours la même racine בל אות , Thoubal-Kain.... de laquelle se forment les noms de Jabal et de Joubal; mais régie dans cette occasion par le signe de la réciprocité n. Le nom de Kain, qui y est ajouté, a été expliqué autant qu'il pouvait l'être, au x. 1 de ce chapitre.

תמכות, Nawhomah..... La racine שץ, renferme toutes les idées de réunion, de jonction, de rapprochement: c'est, d'une part, le signe du seus matériel, et de l'autre, le signe plastique de l'action extérieure.

what-relates to-Thubal-Kain, (mutual yielding of the central might): whetting every-cutting-brass andiron: and-the-kindred-of-Thubal-Kain was Nawhomah (meeting might, sociableness).

23. And he said, Lamech, untothe-corporeal-wiwes-his-cwn, (his bodily faculties) Whadah, and Tzillah: hearken-tothe-voice-mine, ye-wiwes of Lamech; listen-to-thespeech-mine: for as-the-intellectualman (that's to say man individuated by his own will) I-have-slain for-the-streetching, (the solution the freedom)-mine; as-the-progeny (the particular stock) for-the framing-mine (in society): 22. Et Tzillah aussi, elle enfanta ce qui-concerne-Thoubal-Kaîn, (la diffusion abondante de la force centrale) aiguisant tout-coupant d'airain et-de-fer: et-la-parenté de-Thoubal-Kaîn, fut Nawhomah la sociation, l'aggrégation).

23. Et-il-dit, Lamech, auxépouses croporelles-siennes, (ses facultés physiques) Whadah et-Tzillah: écoutez la-voix-mienne, épouses de-Lamech; prêtez-l'oreille-à la-parole-àmoi: car comme l'homme-intellectuel (l'homme individualisé par sa propre volonté) j'ai-accablé (détruit) pour-la-dilatation (la solution, la libre extension)-mienne, et-la-progéniture, (la lignée, la famille particulière), pour-la-formation-à-moi:

qui, comme caractère final, offre l'image de la généralisation. Prise en qualité de nom, cette racine désigne un peuple; en qualité de relation, elle acquiert une force copulative, et signifie avec: Dans cette circonstance, elle est employée comme facultatif continu, mouvement passif au féminin, et signifie proprement la-devenant-réunie, assemblée, formée par aggrégation.

<sup>\* 23.......</sup> Voici un des versets de la Cosmogonie de Moyse, que ses traducteurs ont le plus estropié. Je prie le Lecteur d'examiner ce latin qui est l'exacte traduction du grec: « Dixitque Lamech uxoribus » suis Adæ et Sellæ: audite vocem meam, uxores Lamech, auscultate » sermonem meum: quoniam occidi virum in vulnus meum, et ado» lescentulum in livorem meum ». C'est-à-dire qu'après toute l'em-

בּנִי שַּׁבְעָתִיִם יְקַם קִין וְיֶלֶבֶךְ שִׁבְעָתִים אַם אַן. Chi shibehathaim iukkam Kain , ישבעה w'Lemech shibehaim w'shibehah.

phase que Lamech a mise pour se faire écouter de ses femmes, il leur apprend ridiculement qu'il a tué un homme dans sa blessure, et un petit adolescent dans sa meurtrissure. Examinons le sens que porte réellement cette phrase.

איש, l'homme intellectuel...... Ainsi que j'ai eu occasion de le dire plusieurs fois, la Langue hébraïque possède plusieurs expressions pour désigner l'homme. Ces expressions, formées avec une haute sagesse, renferment toutes, outre le sens propre, un sens figuré et hiéroglyphique. J'ai eu soin d'en faire une exacte analyse à mesure qu'elles se sont présentées à moi. Déjà j'ai expliqué le nom d'Adam, l'Homme universel, et celui d'Aish, l'Homme intellectuel, et j'en ai fait sentir la différence. Le Lecteur peut revoir ce que j'ai dit sur ce sujet au 🖈. 6. du Chap. I, et au v. 23 du Chap. II. Le nom d'AEnosh, l'Homme corporel ne s'est pas encore présenté à notre examen; mais nous avons déjà vu celui des facultés physiques qui y conduisent. Ces expressions diverses pour désigner, l'homme, sont très-loin d'être synonymes. Moyse qui les distingue avec soin, les place et les emploie avec un art infini. Celle dont il s'agit ici se rapporte, non pas à un homme corporel, comme ont voulu le faire croire ses traducteurs, mais à l'Homme intellectuel ; c'est-à-dire l'Homme individualisé par sa volonté efficiente. Ce n'est donc pas un homme, proprement dit, que tue Lamech, mais l'individualité morale de l'homme qu'il fait disparaître. Il ne le tue pas « in vulnus » dans sa blessure, à lui Lamech, ce qui n'a pas de sens, mais ainsi que je vais l'exposer.

רילד, et-la progéniture....... Ce n'est pas non plus un petit adolescent, « adolescentulum » que Lamec'h tue ou détruit, c'est l'esprit de race,

24. So - seven-fold it-shall-becaused-to-raise Kain, and-Lamec'h fait-exalter Kain, et Lamec'h senseventy and-seven-fold.

24. Ainsi les-sept-fois il-sera tante et-sept-fois.

de lignée, de filiation, qu'il immole avec איש, l'homme individualisé, par sa volonté, et voici pourquoi:

And the second

, pour-la-formation-à-moi..... Le terme est clair comme le jour. Non seulement la racine בר, un fils, et le verbe ברוא, créer, d'où ce mot dérive, conduisent à ce sens; mais encore les verbes analogues usités en chaldaïque, syriaque, éthiopien, etc., ne laissent aucun doute à cet égard.

Maintenant, que le Lecteur, curieux de ces sortes de recherches, examine s'il y a rien de plus juste que cette phrase, où Lamech, considéré comme un lien quelconque destiné à arrêter la dissolution des choses, comme une force législative, annonce que, pour étendre la liberté générale, il a détruit l'individualité morale de l'Homme; et que, pour former la grande famille des peuples, il a détruit l'esprit de la famille particulière, qui lui est contraire.

Quel que soit Lamech, et je ne puis ni ne veux expliquer son origine. il est, comme nous l'avons vu, le lien de ce qui est dompté dans sa fougue : or , il a deux épouses corporelles , ou plutôt deux facultés physiques, qui lui donnent, l'une, Jabal, le principe de l'effusion aqueuse, d'où naissent la fertilité terrestre, la fixation des peuplades errantes, et la propriété; et Joubal, le principe de l'essusion aérienne, source des affections morales, et de la félicité: et l'autre Thoubal-Kaîn, le principe de l'effusion centrale, ou mercurielle, d'où résultent la puissance physique, les métaux, et les instrumens qu'ils fournissent; et enfin Nawhomah, le principe de la réunion en société. Voilà un enchaînement d'idées qui ne laisse rien à desirer, et qui jette sur la phrase que je viens d'expliquer, un jour que je crois irrésistible.

y. 24. 177, il-sera-fail-exalter..... On peut revoir ce que j'ai dit à l'égard de ce mot au \*. 15 de ce chapitre. Tout ce qui était applicable alors à Kain, l'est devenu à Lamech, mais dans un degré beaucoup plus éminent.

עוֹר אַת־אָשָׁתוֹ וְחֵלֵר בּן 25. Wa-iedah Adam hôd æth-áish-ותקרא את־שמו שת כי שת־לי אלהים זרע אחר תחת הכל כי הרגו

cth-ô wa-theled ben, wa-thikerà æth-shem-ô Sheth, chi shath l'i Ælohîm zerah aher thahath Hcbel èhi harag-ô Kaîn.

ਮੈ. 25. ਸੂਬਾਂ, Seth...... La signification de ce nom est de la dernière importance pour ceux qui cherchent à pénétrer dans l'essence des choses, et qui veulent prendre Moyse pour guide. Ce nom, aussi mystérieux que ceux de Kaîn et d'Habel, ne saurait être jamais exactement traduit. Tout ce que je puis faire, c'est de fournir les moyens nécessaires d'en dévoiler la profondeur hiéroglyphique. Examinons-en d'abord la racine. Les deux signes qui la composent, sont, d'une part, celui de la durée relative et du mouvement qui s'y rapporte w, de l'autre, celui de la réciprocité, de la tendance mutuelle, de la liaison deschoses 7. Unis ensemble par le signe convertible universel, ils forment la racine verbale mw, qui se rapporte à toute action de poser, disposer, asseoir, fonder. Considérée comme nom, la racine mu, peut signifier fondement, dans toutes les acceptions que nous donnons à ce mot; et peindre, tant en bonne qu'en mauvaise part, les choses les plus relevées comme les plus basses. Elle peut signifier aussi toute espèce de boisson, et fournir le verbe שחלה, boire, et cela par la même raison que nous tirons en français des mêmes racines respectives, onde et fonde, vase et base : parce que c'est l'eau, qui, par son mouvement déterminé, indique toujours le lieu le plus bas, celui où l'on pose, où l'on assieà le fondement.

Mais non seulement le mot rur exprime à la fois le fondement des choses et l'élément qui s'y incline, mais il sert encore, en hébreu, à désigner le nombre deux, dans son acception féminine, et en chaldaïque, le nombre six. Je ne puis m'arrêter en ce moment, sur la signification de ces nombres, parce que cela m'engagerait dans des détails que je veux éviter : j'en parlerai plus loin. Qu'il me suffise de dire ici, que le nom de Sheth, ou Seth, se présente comme ceux de Kaîn et d'Habel, sous deux acceptions entièrement opposées. Nous avons vu, en traitant de ces deux derniers, que si Kaîn avait été l'emblème de la force et de la puissance, il avait été anssi celui de la fureur et de l'usurpation; nous avons vu que si l'on avait considéré Habel, comme

25. And-he-knew, Adam, again, the-intellectual-mate-his-own (his efficient volitive faculty): and shebare a-son; and-she-assigned for-name-to-him *Sheth*: (the bottom the site) for-thus (said she) he-has settled for-me, HE-the-Gods, a-seed other of-the-abatement (the-falling-down) of-*Habel*, whilst he-slew-him, *Kaîn*.

25. Et-il-connut, Adam, encore, l'épouse-intellectuelle-sienne (sa faculté volitive efficiente): et-elle-enfanta un-fils; et-elle-assigna ce-nom-à-lui Sheth: (la base, le fondement) parce-qu'ainsi il-a-fondé-pour-moi, (dit-elle) Lui-les-Dieux, unc-se-mence autre de-l'abattement d'Habel, lorsqu'il-accabla-lui, Kaîn.

l'emblème de la pensée et de l'âme universelle, il avait été regardé aussi comme celui du néant et du vide absolu : or, Seth n'a pas été l'objet d'un contraste moins frappant. Les hébreux, il est vrai, l'ont représenté comme le type d'une famille choisie; l'historien Josephe lui a attribué l'érection de ces fameuses colonnes sur lesquelles était gravée l'histoire du genre humain, et les principes de la morale universelle; quelques peuples orientaux, et en particulier, ceux qui faisaient profession du sabeïsme, l'ont révéré comme un prophète; enfin les plus considérables des gnostiques se sont fait appeler Sethiens: mais on sait, d'un autre côté, que les Égyptiens les confondaient avec Typhon, l'appelaient le violent, le destructeur, et lui donnaient les surnoms odieux de Bubon et de Sinou; on sait aussi que les Arabes, le considérant comme le Génie du mal, l'appelaient Shathan, en ajoutant à son nom primitif , la finale augmentative 7. Ce nom terrible, donné à l'adversaire infernal, au Diable, en passant dans la Langue hébraïque avec les poésies de Job, y a apporté toutes les idées défavorables que les Arabes et les Egyptiens attachaient au nom de Seth, Sath, ou Soth, sans nuire néanmoins à la postérité de ce même Seth, que les Hébreux ont continué de regarder comme celle d'où les hommes, en général, et leur patriarche, en particulier, tiraient leur origine.

l'intelligence de ce verset. Il indique clairement la source de cette semence nouvelle dont Seth a été formé. Les hellénistes ni St-Jérôme n'ont eu garde de le voir et de le rendre. Le traducteur samaritain est le seul qui y ait fait attention. Il l'a rendu par MJM2M, la transition, la mutation, l'infortune.

בּן וַיִּקרָא אֶת־ 26. W-l'Seth gam-houâ fullad-ben , יהרות אָנוֹש אַז הוּחֵל לְקרא בְּשֵׁם wa-ikera æth-shem-ô Ænôsh az hoûhal li-keroâ b'shem шôлн.

\*. 26. אָרוֹן, l'Homme corporel..... Voici le troisième nom que Moyse emploie pour désigner l'Homme. Par le premier, אַרוּן, il avait désigné l'Homme universel, similitude divine; par le second, אַרּא, il avait caractérisé l'Homme intellectuel, considéré relativement à la faculté volitive, libre et efficiente qui l'individualise, et en fait un être particulier; maintenant il envisage l'Homme sous le rapport de ses facultés physiques, et il l'appelle אַנוֹשׁ, l'Homme corporel.

Examinons la composition intime de ce troisième nom. Deux racines s'y trouvent contractées, און בויש. La première און לענים, développe, comme je l'ai dit ailleurs, les idées contradictoires d'être et de néant, de force et de faiblesse, de vertu et de vice. La seconde שון, exprime l'instabilité des choses temporelles, leur caducité, leur infirmité. Cette dernière racine se retrouve dans l'arabe ..., dans le syriaque ..., et se recon-

naît facilement dans le grec vocciv, qui en est dérivé.

Ainsi constitué, le mot what produit son féminin (1923): mais ici le sens hiéroglyphique se découvre. J'ai déjà remarqué que Moyse ou ses instituteurs, voulant tirer du principe intellectuel wh, la faculté volitive (1924), en firent disparaître le signe de la manifestation. Maintenant, pour déduire les facultés physiques de l'être corporel what, ils suppriment le signe initial de la puissance &, celui de la lumière h, et mettent le mot wa, ainsi restreint, au pluriel masculin (1922), nombre, qui ; comme nous l'avons appris par la Grammaire, se confond avec le duel féminin.

Voilà déjà trois noms différens donnés à l'Homme, en tant qu'universel, intellectuel ou corporel, dont les traducteurs n'ont point fait la distinction. Nous en trouverons plus loin un quatrième. J'engage le Lecteur à réfléchir sur la gradation que Moyse a gardée dans l'emploi de ces termes. C'est d'abord la Divinité qui crée DIN, Âdam, l'Homme universel, et qui lui donne pour compagne INN, Îa faculté volitive efficiente. Cette faculté devenue INN, lewha, la vie élémentaire, crée à son tour une, l'être intelligent, l'Homme individualisé par sa volonté. C'est ensuite l'Être intellectuel, qui, sous le nom de Sheth, fils d'Adam,

ł

1

26. And-unto-Sheth, also-him, it-was-caused-to-beget a-son; and-he-assigned for-name-to-him AEnosh (the corporeal man) then it-was-caused-to-hope by-the-calling-upon in-the-name of-ihoah.

26. Et-à-Sheth, aussi-lui, il-fut-fait-engendrer un-fils: et-il-assi-gnace-nom-à-lui AEnosh, (l'homme corporel) alors il-fut-fait-espérer, sclon-l'action-d'invoquer, au-nom de-інолн.

donne naissance à l'Homme corporel Wil, AEnosh, mais déjà les facultés physiques D'WI, Noshim, avaient été nommées, comme épouses de Lamech, descendant d'Adam, par Kain, à la sixième génération.

J'engage aussi le Lecteur, curieux de lire dans la pensée de Moyse, de comparer avec soin Kain et Sheth, et la postérité de l'un avec la postérité de l'autre. S'il se rappelle que Kain a produit Henoch, et qu'il examine maintenant quel est celui que produit Sheth, il trouvera que le nom d'AEnosh, dont il s'agit ici, ne diffère du premier que par un certain adoucissement dans les caractères dont l'un et l'autre sont composés. La voyelle \(\pi\), qui commence le nom de Henoch, indique un effort pénible; la consonne \(\neg \), qui le termine, une vive compression: au contraire, la voyelle \(\mathbb{R}\), qui commence celui d'AEnosh, annonce une puissance tranquille, et la consonne \(\nagma\), qui le termine, un mouvement doux et relatif à une durée passagère. Henoch arrête, fixe, centralise: AEnosh làche, détend, porte à la circonférence.

sur la racine 77, qui présente l'idée d'un effort persévérant, d'une vive tension. Comme verbe, il veut dire, dans cette circonstance, car il renferme d'ailleurs un grand nombre d'acceptions, souffrir avec patience ses maux, espérer, placer sa foi dans quelque chose. Il est employé selon la forme excitative, au mouvement passif, troisième personne du passé. Je le note avec soin pour faire remarquer avec quelle adresse Moyse, produisant sur la scène du monde l'Homme corporel et souffrant, lui donne la constance nécessaire pour supporter sa peine avec courage, en mettant son espoir dans l'invocation du nom sacré de la Divinité.

J'invite toujours le Lecteur à recourir au vocabulaire radical, pour obtenir un exposé plus ample des racines que je ne fais souvent qu'indiquer. Cette recherche lui sera surtout utile dans le chapitre où nous allons entrer.

## ספר בראשית ה

## SÉPHER BERÆSHITH. H.

אַלֹהִים אַדָם בַּרְטוּת אַלֹהִים עשה

ו להת אדם ביום ברא זה ספר הד לדת אדם ביום ברא זה כפר הד לדת אדם ביום ברא b'iôm beroâ Ælohîm Adam bidemoùth Ælohîm hashah aoth-ô.

Zachar w-nekebah bhera am waíbarech aoth-am, wa-íkera æthshemam Adam b'iôm hi-barâm.

זרהי אד 3. Wa-îhî Adam sheloshîm w-math shanah wa-iôled bi-demouth-ô b'tzalem-ô wa-îkerâ æth-shem-ô Sheth.

<sup>\*. 1.</sup> Tous les termes en ont été précédemment expliqués.

水. 2. ロロツ, nom-universel..... C'est le substantif ロツ, auquel Moyse ajoute ici le signe collectif-final , pour ne laisser aucun doute sur la signification universelle qu'il donne à Adam. Je prie le Lecteur de faire attention à l'emploi de ce signe que j'aurai besoin de lui rappeler dans une occasion très-importante,

א. 3. שנה, de-mudation-temporelle-ontologique..... Avant d'expliquer ce mot, je crois utile de donner l'étymologie des noms de nombre qui vont se présenter en foule dans ce chapitre. Ces noms ne sont point placés sans dessein, ou simplement amenés par l'ordre chronologique, comme on a pu le penser. Ceux qui les ont entendus dans leur acception rigoureuse, et qui les ont pris à la lettre, comme s'appliquant à

# VERSIONS LITTÉRALES: NOTES. CH. V.

## GENESIS V.

## COSMOGONIE V.

- 1. This-is the-book of-the-symbolical-progenies of-Adam, at-the-day-that creating, me-the-Gods, Adam (the collective man) in-the-like-making-like him-the-Gods, he-made the-selfsameness-his.
- 2. Male and-femalle, he-created them; and-he-blessed-them, and-he-assigned this-universal-nam.

  Adam, at-the-day of-the-being-created-them-universally.
- 3. And-he-was-being, Adam, three-tens and-one-hundred, (an extension a stretching) of-being's-temporal-revolving-change; and-he-begat by-the-like-making-like-himself, in-the-shaddow-his-own (an issued offspring) and-he-assigned this-name-to-him, Sheth.

- 1. Ceci-est le-livre des-caractéristiques-générations d'Adam, dès-le-jour que-créant, Lui-les-Dieux, Adam (l'homme universel) selon-l'action-assimilante de-lui-les-Dieux, il-fit la-séité-sienne.
- 2. Mâle ct-semelle il-créa-eux; et-il-bénit-eux; et-il-assigna ce-nomuniversel Adam, dès-le-jour d'êtrecréés-eux-universellement.
- 3. Et-il-exista, Adam, trois-décuples et-une-centaine, (une extension) de-mutation-temporelle-ontologique; et-il-généra selon-l'action-d'assimiler-à-lui, en-ombresienne, (un être émané) et-il-assigna-ce-nom-à-lui, Sheth.

des jours, à des mois, ou à des années, ont prouvé leur ignorance ou leur mauvaise foi. Croire que Moyse a réellement renfermé dans une durée de six jours, tels que nous les entendons aujourd'hui, l'acte de la création universelle, ou qu'il renferme maintenant la vie des êtres cosmogoniques dont il parle, dans un certain nombre d'années telles que nous les calculons, c'est lui faire une injure gratuite, et en user à son égard, comme on en userait à l'égard d'un orateur dont on condamnerait l'éloquence, avant d'avoir appris la langue dans laquelle il s'exprime.

ליהוי ימי-אדם אחרי הולידו את ישת 4. Wa-ihiou îmei-Adam aharei hô-שמנה מאת שנה ויולד בנים וכנות:

lid-ôæt-Sheth shemoneh måoth shanah, wa-iôled banîm w'banôth.

Je crois avoir donné assez à entendre que le mot tiv, jour, par lequel Moyse désigne les manifestations phénoméniques de l'acte de la création, devait s'appliquer à une certaine révolution de la lumière que le Génie de cet homme extraordinai e, ou de ses instituteurs, avait pressentie. Je dirai tout-à-l'heure, avec moins de ménagement, car le Lecteur, parvenu à ce point de mon ouvrage, en doit moins demander, que le mot שנה, qu'on traduit par année, signifie une durée temporelle, ontologique; c'est-à-dire, relative aux diverses mutations de l'être auquel il est appliqué. Je supprimerai dans la suite l'épithète d'ontologique, pour éviter les longueurs, mais en la sous-entendant. Voici les noms de nombre.

I. TIN, un. La racine 77, dont ce mot est formé, et qui se prend quelquefois pour l'unité même, surtout en chaldaique, signifie proprement, une pointe, un sommet, la partie la plus aiguë d'une chose; le haut d'une pyramide. C'est la division arrêtée, subjuguée par une sorte d'effort; comme l'indiquent les deux signes 7 et 7 qui la composent. On trouve nak, une, au féminin.

II. שנים ou שני, שנים, deux. La racine שני, composée du signe de la durée relative v, et de celui de l'être produit, ou de l'accroissement , renferme toutes les idées de mutation, de transition, de passage d'un état à l'autre, de rédondance. Ainsi, ce nom de nombre, en portant à la diversité, au changement, à la variation, est le contraire en tout, du précédent, qui, comme nous l'avons vu, arrête la division et tend à l'immutabilité. On trouve au féminin, שתי, שתי et שתי.

ווו. שליש, trois. Ce mot est formé des deux racines contractées שלי כאש, aussi opposées dans leurs significations que dans l'arrangement des caractères qui les composent. Par la première 'w, on entend toute extraction ou soustraction; par la seconde לוש, au contraire, tout amalgame, tout pétrissement, si je puis user de ce mot. Ainsi le nom de nombre trois, présente donc, en hébreu, sous une nouvelle forme les idées opposées renfermées dans un et deux; c'est-à-dire,

4. And-they-were the-days (the manifested lights) of-Adam, after-the-causing-him-to-beget the-selfsameness-of-Sheth, eight hundreds of-revolving-change: and-he-teemed sons and-daughters (many issued beings).

4. Et-ils-furent les-jours (les manifestations phénoméniques) d'Adam, après-le-faire-enfanter-à-lui l'ipséité-de-Sheth, huit centaines de-mutation-temporelle : et-il-généra fils et-filles (une foule d'êtres émanés).

l'extraction, suite de la division, devenue une espèce d'unité relative. Cette nouvelle unité se représente dans un grand nombre de mots, sous l'image de la paix, du salut, de la perfection, du bonheur éternel, etc.

IV. ארבע, quatre. J'ai parlé de ce mot au \*v. 10 du chapitre II; il est inutile de me répéter. Sa racine בן entraîne toute idée de force, de solidité, de grandeur, née de l'étendue et de la multiplication numérique.

V. WIN, cinq. Ce mot exprime un mouvement de contraction et d'appréhension, comme celui qui résulte des cinq doigts de la main saisissant une chose, la serrant fortement et l'échauffant. La racine en est double. In, la première, désigne l'effet de la seconde WIN: c'est-à-dire que celle-là peint l'enveloppement général, la chaleur qui en résulte, et l'effet du mouvement contractile imprimé par celle-ci.

VI. ww, six. La racine w renferme toutes les idées d'égalité, d'équilibre, de convenance, de proportion entre les choses. Réunie au signe de la durée relative w, pour former ce nom de nombre, elle devicnt le symbole de toute mesure proportionnelle et relative. On sait assez que le nombre six est particulièrement affecté à la mesure du cercle, et à toutes les mesures proportionnelles, en général. On trouve au féminin num, et le chaldaïque dit nu: ce qui rapproche le nombre six du nombre deux; entre lesquels, cu reste, il existe de grandes analogies, puisque six est à trois, ce que deux est à un; et que nous avons vu que trois représentait une sorte d'unité.

VII. yzw, sept. On peut revoir au \$\delta\$. 3 du chapitre II, où j'ai exposé l'origine de ce mot, par quelles raisons j'y attache les idées de complément, d'accomplissement, de consomnation des choses et des temps.

עמבה, huit. Ce mot s'élève sur la double racine בון et מרך. Par la première, שובה, on entend l'action de poser, de placer l'un sur

באות שנה ושלשים שנה ויכות:

השע אַר־חַני אַרָם אָשַר־חִי השע 5. Wa-ihiou èhol-imei Adam Asherhai theoshah mæðth shanah wsheloshim shanah, wa-famoth.

l'autre; par la seconde, בון, celle de spécifier, de distinguer par les formes. C'est donc l'entassement des formes qu'il faut entendre par ce nombre. Cette signification est rendue évidente par celle du verbe שבוין, qui veut dire proprement, s'engraisser, grossir.

וא. אשרו, neuf. La racine שש, qui signifie au propre, de la chaux, du ciment, entraîne avec elle toutes les idées de cimentation, de consolidation, restauration, conservation, etc. Le verbe yw, qui s'en tire, exprime les actions de cimenter, enduire, fermer avec soin. Ainsi le nom de nombre dont il s'agit, étant visiblement composé de cette racine yw, gouvernée par le signe de la réciprocité n, doit s'entendre d'une cimentation, d'une consolidation mutuelle. Il entretient avec le nombre trois, dont il est la puissance, une relation très-intime, renfermant comme lui les idées de conservation et de salut.

X. ששר, dix. C'est-à-dire, la congrégation de la puissance propre, de la force motrice élémentaire. Ce sens résulte des deux racines contractées wy. Par la première, wy, on doit entendre toute formation par aggrégation; de là, le verbe עשוה, faire : par la seconde, שר, tout principe moteur; de là, le verbe my, diriger, gouverner.

En revenant maintenant sur toutes ces explications, voici la signification générale que l'on peut donner à la décade hébraique.

1, principiation et stabilité: 2, distinction et transition: 3, extraction et libération : 4, multiplication : 5, compréhension : 6, mesure proportionnelle: 7, consommation, retour: 8, enlassement des formes: 9, cimentation, restauration: 10, aggrégation, puissance réformatrice.

Excepté le nombre vingt, qui se tire du nombre dix par le duel עשרים, 20; tous les nombres décuples, depuis 30 jusqu'à 90, se forment du pluriel du nombre primitif; de cette manière : 30, שלשים : 40, : ארבעים : 90, שמנים : 80, שבעים : 70, שבעים : 80, שמנים : 90 ארבעים : en sorte que chaque nombre décuple, n'est que le complément de son nombre radical.

ou מאח ou מאה, cent. Ce nom de nombre indique une extension produite par le desir de s'étendre, de se manisester. La racine de ce mot 5. And-they-were all-the-days (the manifested lights) of-Adam (the collective man) which-he-lived-in, nine hundreds of-revolving-change; and-thirty of-revolving-change; and-he-deceased.

5. Et-ils-furent tous-les-jours (les manifestations phénoméniques) d'Adam (l'homme universel) qu'il-exista, neuf centaines demutation-temporelle, et trois-décuple de-mutation; et-il-passa.

nn, proprement desir, est gouvernée ici par le signe de l'action extérieure 2. On trouve en arabe 0, pour exprimer s'étendre et se dilater. Dans presque toutes les langues de l'Asie, mâh signific grand.

אלף, mille. C'est-à-dire, principe très-élevé, très-fort, très-puissant. C'est le nom de la première lettre de l'alphabet, א.

א. 4. שנה, mutation-temporelle.... Je reviens à ce mot que la longueur de la note précédente m'a forcé de négliger. Les hellénistes, et St-Jérôme d'après ces maîtres infidèles, l'ont rendu par قتمة, « annus », un an. Mais ils ont restreint, à leur ordinaire, ce qui était pris dans un sens étendu; et appliqué à une révolution particulière, ce qui était applicable à une révolution universelle, ontologique. J'ai déjà parlé de ce mot au 水. 14 du ch. I. Sa racine est ツ, que nous avons vu tout-à-l'heure, être celle du nombre deux, et renfermer toute idée de mutation, de variation, de passage d'un état à l'autre. Ainsi le mot שנה, exprime une mutation temporelle relative à l'être qui en est l'objet. La Langue hébraïque a plusieurs termes pour exprimer l'idée de la durée temporelle. L'un, און, caractérise un même état continué, une durée actuelle; comme relation, nous le traduisons par *encore ;* l'autre qui s'y attache , אורש, porte l'idée d'un commencement d'existence, soit dans l'ordre des choses, soit dans l'ordre des temps : dans son sens le plus restreint , il s'entend de la durée mensuelle : שנה s'applique à la transition de cette même existence une mutation de l'être; c'est-à-dire, que l'être qui en est l'objet ne se trouve point à la fin de la période qu'il exprime, au même point ou dans le même état où il était à son commencement : dans le sens le plus restreint, c'est l'espace d'une année : enfin, le dernier de ces termes est שום, qui doit s'entendre de toute révolution qui replace l'être dans son état primitif. Ces diverses périodes étant toujours relatives à l'être auquel elles s'appliquent, peuvent s'entendre de la durée la plus bornée,

יַנְירִי שֶׁת הְבֵּוֹשׁ שְׁנִים וּבְּאַת שְׁנִים וּבְאַת שְׁנִים וּבְּאַת שְׁנִים וּבְּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאַת שְׁנִים וּבְּאַת שְׁנִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאַת שְׁנִים וּבְּיבְּע בּיִּבְּים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּיִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּאָת שְׁנִים וּבְּיבְּים וּבְּיִּבְּים וּבְּיבְּים וּבְּיִּים וּבְּיִּבְּים וּבְּיבְּים וּבְּיִים וּבְּיבְּים וּבְּיבְּים וּבְּים וּבְּיבְּים וּבְּיבְּים וּבְּים וּבְּיבְּים וּבְּיבּים וּבְּיבּים וּבְּיבְּים בּיבּים וּבְּיבְּים בּיבּים בּיבּי

וְיְרִי־שֵׁת אַחֲרֵי הוֹלִירוֹ אֶת־אֶנוֹשׁ שֶׁבֵּי,שָׁנִיםוּשְׁמֵנֶהמֵאוֹתשְׁנְה וַיּוֹלֶּר בָנִים וְבַנוֹת: Wa-îhî Sheth âhareî hôlîd-ô æth-Ænôsh shebah shanîm w-shemoneh mæôth shanah wa-iôled banîm w-banôth.

וַיְהִיוּ כָּל-יְבֵוּי-שָׁת שְׁהֵים עֶשְׁרֵה שְׁנָה הַשָּׁע בַאוֹת שֵׁנָה וַיָּבִת:

8. Wa-ihiou chol-imei Sheth shethim hesheren shanah w-theshah mæôth shanah, wa-iamoth.

ľ

יַרְדִי אֶנִישׁ דְשְׁעִים שְׁנָה וַיּוֹּלֶּד אֶּת־ 9. Wa-íhí Ænosh thishehím sha-קינן: nah wa-iôled æth-Keînan.

comme de celle dont les limites échappent à l'entendement humain. Les nombres un, deux et sept, y prennent leur racine.

Je ne puis m'empêcher de remarquer ici que e'est pour avoir voulu restreindre, et particulariser les périodes antiques, qu'on a si mal entendu les Sethiques des égyptiens, les Sares des chaldéens, les Yougs des brahmes, etc.

בים וכנות, fils et-filles..... On ne doit point penser que la racine בין, sur laquelle s'élèvent ces deux mots, se borne à exprimer un fils. C'est une émanation, tant au propre qu'au figuré, une extension générative, une formation quelconque. J'y reviendrai dans une circonstance où il sera plus à propos de m'étendre.

איבות, et-il-passa.... C'est ici le verbe מים, dont la ponctuation

- 6. And-he-lived, Sheth, five revolving-changes and-one-hundred of-revolving-change; and-hebegat Ænôsh, (the corporeal man).
- 7. And-he-lived, Sheth, afterthe-causing-him-to-beget that same-Ænôsh, seven revolving-changes, and-eight hundreds of-revolvingchange; and-he-begat sons anddaughters (a king throng of issued beings).
- 8. And-they-were all-the-days two and-one-ten of-revolvingchange, and-nine hundreds of-revolving-change; and-he-deceased.
- 9. And-he-lived, Ænôsh, ninetens of-revolving-change; and-hebegat the-selfsameness-of-Kainan (general invading).

- 6. Et-il-exista, Sheth, cinq mutations et-une-centaine de-mutation-temporelle; et-il-généra Ænôsh, (l'homme corporel).
- 7. Et-il-exista, Sheth, après-lefaire-enfanter-à-luice-même Ænôsh, sept mutations, et huit-centaines de-mutation-temporelle; et-il-généra fils et-filles (une foule d'êtres émanés).
- 8. Et-ils-furent tous-les-jours (the manifested lights) of Sheth, (les manifestations phénoméniques) de-Sheth, deux et-un-décuple de-mutation-temporelle; etil-passa-
  - 9. Et-il-exista, Ænôsh, neufdécuples de-mutation-temporelle; et-il-produisit l'existence-de-Kainan (l'envahissement général).

chaldaïque a supprimé le signe 1; employé au temps futur rendu passé par le signe convertible . Ce verbe, que l'on traduit ordinairement par mourir, exprime, comme je l'ai dit, un mouvement sympathique, un passage, un retour à la séité universelle. On peut voir encore le Vocabulaire radical, R. 72.

- \*. 6, 7 et 8. Rien de plus à expliquer relativement aux termes.
- ֹי אָ, אָלוּן, Kainan..... J'ai fait connaître autant que je l'ai pu , Kain et son frère Sheth, et le fils de Sheth, AEnosh: voici maintenant ce même AEnosh qui reproduit un autre Kaîn; mais en étendant, et pour ainsi dire, en délayant ses forces primitives; car je prie le Lecteur de

וַיְּחִי אֶנוֹשאַהַרֵיהוּלִירוֹאֶת-קִינְןחַכֶּישׁ עשְׁרֵהשָׁנְהוּשְׁמְנֶה מֵאוֹתשָׁנְה וַיִּילְּר בנים ובנות:

ינידי אנישאהריו. Wa-îhî Ænôsh âhoreî hôlid-ô æth-Keînan hamesh heshereh shanah w-shemoneh mæôth shanah : wa-iôled bauîm w-banôth.

ַ זַיִּהְוּבְּל-יְבֵוּ אֱנוֹשׁ חָבֵשׁשְׁנִיםוּחְשַׁע בֵאוֹת שָׁנָה וַיָּבּׁת :

mesh shanim w-theshah mæðth shanah: wa-famahah:

viha.

S

1

יַנְירָ שָׁנְים שָׁנָה וַיּיֹלֶּד אָתד 12. Wa-shi Kesnan shibehim shanah, wa-iôled æth-Maholalæl.

נְיְּחִי קִינָן אַדְּחֵרֵי הוֹלִידוֹ אֶתּ-בַּוְהַלְּאֵל אַרְבָּעִים שָׁנָה וּשְׁמֵנֶה בֵאוֹת שָׁנָה וַ-יוֹלֵד בַּנִים וּבִנוֹת :

יירין 13. Wa-fhi Keinan ahorei hôlid-ô æth-Maholalæl arbahim shanah w-shemoneh mæôth shanah, wiôled banim w-banôth.

remarquer que, quoique Kaînan ne soit autre que le mot Kaîn, auquel Moyse a ajouté la finale augmentative 71, il s'en faut de beaucoup qu'il ait conservé dans la postérité de Sheth, la même nature qu'il a dans la sienne propre. Il s'est étendu; il s'est délayé, comme je l'ai dit; et sa force, qui résidait dans une violente centralisation, a diminué en proportion de son étendue. Nous avons déjà observé cette différence entre Henoèh et AEnosh, au ½. 26 du chapitre précédent.

\*. 10 et 11. Les termes en sont tous connus.

ל. 12. לאל, Maholláel.... C'est-à-dire, l'exaltation puissante, la

- 10. And-he-lived, Ænôsh, after-the-causing-him-to-beget the self-sameness-of-Kainan, tive and-one-tens of-revolving-change, and-eight-hundreds of-revolution; and-he-begat sonsaud-daughters (many issued offspring).
- days (the manifested lights) of-Enosh, five revolving-changes, and-nine hundreds of-revolution: and-he-deceased.
- 12. And-he-lived, Kainan, seven-tens of-revolving-change; and-he-begat the-selfsameness of-Maholidel (the mighty rising up, the brightness).
- 13. And-he-lived, Katnan, after the-causing-him-to-beget that-same-Maholldel, four-tens of-revolving-change, and-eight hundreds of-revolution; and-he-begat sons and-daughters (many issued of-spring).

- 10. Et-il-exista, Ænôsh, aprèsle-faire-enfanter-à-lui ce-même Kaînan, cinq et-un-décuple demutation, et-huit-centaines demutation-temporelle; et-il-généra fils-et-filles (une foule d'êtres émanés).
- 11. Et-ils-furent tous-les-jours (les manifestations phénoméniques) d'Ænôsh, cinq mutations, et neuf-centaines de-mutation-temporelle; et-il-passa.
- 12. Et il exista, Kainan, sept décuples de mutation-temporelle; ct-il-généra l'ipséité-de-Moholtael, (l'exaltation puissante, la splendeur).
- 13. Et-il-exista, Kaînan, aprèsle-faire-enfanter-à-lui ce-même Mahollâel quatre-décuples de-mutation et-huit-centaines de-mutation-temporelle; et-il-généra fils etfilles. (Une foule d'êtres émanés).

splendeur, la gloire. De la racine 77, qui, renfermant en soi toutes les idées d'exaltation, est encore renforcée par le doublement du caractère final 7, et par l'addition de la racine 78, qui exprime la force du mouvement exhalant. Le signe plastique 22, n'est là que pour coopérer à la formation du nom propre.

<sup>\*. 13</sup> et 14. Les termes en sont connus.

1

ŗ

ינְיְרִיכְּלְ־יְכֵי קִינְן עֶשֶׁר שָׁנִים וּחְשַע 14. Wa-îhîou chol-îmeî Keînan he-sher shanîm w-theshah mæôth shanah : wa-îamoth.

ייִדוי בְּהַלְלְאֵל חַבֵּשׁ שָׁנְיִם וְשִׁשִׁים 15. Wa-îhî Maholalæl hamesh shanim w-shishim shanah wa-iôled æth-lared.

יַרְדִי בְּוֹרְלְאֵל אַרְדֵי הּוֹלְידוֹ אֶת־יְרֶד הּוֹלְידוֹ אֶת־יְרֶד הּוֹלְידוֹ אֶת־יְרֶד הּוֹלְידוֹ אֶת־יְרֶד הּוֹלִידוֹ אֶת־יִרֶד 6. Wa-îhî Maholalæl âhoreî hôlidô æth-Iared sheloshîm shanah w-shemoneh mæôth shanah : wa-iôled banîm w-banôth.

די בְּלְיְבֵוּ בְּלְּיְבֵוּ בְּלְרִאֵל חֲבֵוּשׁ רִּ Wa-îhîou chol îmeî Maholalæì hamesh w-thishaħîm shanah w shemoneh mæôth shanah : wa-îamoth.

א. 15. ארך, Ired.... Voici, parmi les descendans de Sheth, ce même Whirad, que nous avons vu figurer parmi ceux de Kaîn; mais qui se présente actuellement sous une forme plus adoucie. En perdant son signe initial y, qui est celui du sens matériel, il a quitté son ardeur passionnée et excitative. Le sens naturel qu'il renferme est main.

- 14. And they were, all the days, (the manifested lights) of Kainan, ten revolving changes, and nine hundreds of revolution; and he deceased.
- 15. And-he-lived, Mahollåel, eight revolving-changes, and-sixtens of-revolution; and-he-begat the-selfsameness-of-Ired (the sted-fast one).
- 16. And-he-lived, Maholldel, after the-causing-him-to-beget that-same-Ired, three-tens of-revolving-change and-eight hundreds of-revolution; and-he-begatsons and-daughters (many issued offspring).
- 17. And they were, all the days, (the manifested lights) of *Mahollael*, five and nine-tens of revolving change and eight hundreds of revolution; and he deceased.
- 18. And-he-lived, Ired, two andsix-tens of-revolving-change, andone hundred of-revolution; andhe-begat the-selfsameness-of-Henoch (the central might, and-alsothe panging one).

- 14. Et-ils-furent, tous-les-jours, (les manifestations phénoméniques) de-Kaînan, dix-mutations et neuf centaines de-mutation-temporelle; et-il-passa.
- 15. Et-il-exista, Mahollâel, huit mutations et-six-décuples de-mutation-temporelle; et-il-produisit l'existence-d'Ired (ce qui est persévérant dans son mouvement).
- 16. Et il exista, Maholldel, après le-faire enfanter-à-lui ce-même-Ired, trois-décuples de-mutation et-huit-centaines de-mutation-temporelle; et-il-généra fils et-filles (une foule d'êtres émanés).
- 17. Et-ils-furent, tous-les-jours, (les manifestations phénoméniques) de-Maholláel, cinq et-neuf-décuples de-mutation, et-huit-centaines de-mutation-temporelle; et-il-passa.
- 18. Et-il-esista, Ired, deux etsix-décuples de-mutation, et-unecentaine de-mutation-temporelle; et il-produisit l'existence-de-Henoch (la puissance centrale, et aussi le souffrant, l'angoisseux).

tenant celui de la persévérance, de la constance à suivre un mouvement imprimé. Il est vrai que ce mouvement peut être bon ou mau-

#### COSMOGONIE DE MOYSE:

יורי אַרַירוֹ אַת־רונוֹךָ 19. Wa-ihi Jered Ahorei hôlid-ô æth-

162

Hanôch, shemoneh mæôth shanah : wa-îôled banîm w-banôth.

20. Wa-ihiou chol-iemei-lered shethîm w-shishîm shanah w-theshah mæðth shanah: wa-îamoth.

יילר ויילֵד ביותי שְנַה ויילֵד ביותי שְנַה ויילֵד 21. Wa-thi Hanôch hamesh w-shi-

shîm shanah : wa-iôled æth-Methoùshalah.

ארדים אחרים אורים אחרים אחרים אחרים אורים ידו את מתושלה שלש מאות ה ויולד בגים ובגות:

Ælohîm âhoreî hôlid-ô æth-Methoùshalah, shelosh mæôth shanah: wa-îôled banîm w-banôth.

vais, être ascendant ou descendant; ainsi que le prouvent les deux verbes élevés sur la racine זון: l'un, דוון, veut dire, gouverner, dominer; l'autre, ירוֹד, signifie s'abaisser et descendre.

\*. 16 et 17. Les termes en sont connus.

ל. 18. אולף, Henoch...... Ce nom se présente ici avec toute la force qu'il a dans la postérité de Kain. C'est la même puissance centrale, la même sorce corporisante: mais la postérité de Sheth influant sur l'idée morale qu'il renferme, on peut le considérer maintenantsous le rapport du repentir et de la contrition; c'est-à-dire, que le serrement, le saisissement qu'il exprime au propre, peuvent être pris au figuré, et devenir une angoisse.

- 19. And-he-lived, *Ired*, after the-causing-him-to-beget that-same *Iienoch*, eight hundreds of-revolving-change; and-he-begat sons and daughters (many issued offspring).
- 20. And-they-were, all-the-days, (the manifested lights) of-*Ired*, two and-six-tens of-revolving-change, and-nine hundreds of-revolution; and-he-deceased.
- 21. And-he-endured, Henoch, five and-six-tens of-revolving-change, and-he-begat Methusha-lah, (the eager shaft of death).
- 22. And-he-trod, Henoc'h, (in the steps) of-mm-the-Gods, after the-causing-him-to-beget that-same Methushalah, three hundreds of-revolving-change; and-he-begat sons and daughters (many issued offspring).

- 10. Et-il-exista, *Ired*, après le-faire-enfanter-à-lui ce-même-*He-noch*, huit centaines de-révolution temporelle; et-il-généra fils et-filles (une foule d'êtres émanés).
- 20. Et-ils-furent, tous-les-jours, (les manifestations phénoméniques) d'Ired, deux et-six-décuples de-mutation, et neuf centaines demutation-temporelle; et-il-passa.
- 21. Et-il-exista, *Henoch*, cinq et-six-décuples de-mutation-temporelle, et-il-produisit l'existence-de-*Methoushalah*, (l'émission de la mort).
- 22. Et-il-suivit, Henoch, (les traces) mêmes-de-Lui-les-Dieux, après le-faire-enfanter-à-lui ce-même-Methoushalah, trois centaines de-mutation-temporelle; et il-généra fils et-filles (une foule d'êtres émanés).

<sup>\*. 19</sup> et 20. Les termes en sont connus.

א. 21. מון אלים, Methoushalah..... Ce n'est plus Whirad qui est enfanté par Henôch; car, dans cette génération, ce même Whirad, changé en Ired, est devenu le père de Henôch: c'est Methoushalah, que nous avons vu dans la postérité de Kaîn, être également le petit-fils de Whirad. Le changement apporté dans ce nom est peu sensible. C'est toujours la racine איל, la mort, qui en constitue le fond. Le mot איל, qui y est ajoute, signifie proprement un trait. Dans la postérité

ב וַיְּבִּירְבִיקְנוֹךְתְמֵשׁוּשִׁשְׁיִם שְׁנָה 23. Wa-îhiou èhol îmeî Hanôèh ha-ושלש בואות שנה:

mesh w-shishîm shanah w-shelosh mæôth shanah.

1

1

1

1

ב וַיִּתְרֵקֶלְ חֲנוֹךְ אֶת הַאֶּלְהִיםוְאֵינְנוּכְיִי 24. Wa-îthehallech Hanoch æth-ha-לַקַח אתו אֱלהים:

Ælohim w'æine-nou chi-lakah aoth-o Ælohim.

de Kain, בתושא symbolise le gouffre de la mort, c'est-à-dire, une mort qui précipite et dévore; tandis que dans celle de Sheth, מתושלח caractérise le trait de la mort; c'est-à-dire, une mort qui lance vers l'éternité de l'existence. Ainsi Moyse admet deux espèces de mort : cela est digne de remarque.

#. 22 et 23. ויתהלף, et-il-suivit-les-traces.... C'est le verbe לחורה, dont j'ai déjà parlé au \*. 8 du ch. III. Il est employé ici selon la forme réciproque, et signifie proprement se porter dans tous les sens, aller et venir.

Cette action, que Moyse attribue à Henôch, prouve, ainsi que je l'ai insinué, qu'il doit être pris dans un sens plus moral, comme descendant de Sheth, que comme descendant de Kain. Le nombre 365, qui est celui de ses mutations temporelles et ontologiques, a été remarqué par tous les allégoristes. Je prie le Lecteur de le remarquer, et de ne point se laisser rebuter par la sécheresse apparente de ce chapitre, s'il aime à pénétrer dans les mystères de la Nature.

ל. 24. אינגור, et-non-être-de-lui..... J'ai déjà parlé plusieurs fois de la racine אאר, et j'ai assez fait connaître la singulière propriété qu'elle a de développer les idées en apparence les plus opposées, telles que celles de l'Être et du Néant, de la force et de la faiblesse; etc. Mais je pense que voici une occasion de dire que cette propriété surprenante réside moins dans la racine en elle-même que dans l'objet auquel on l'oppose. Ainsi, par exemple, quelle que soit la chose que l'on admette comme existante, bonne ou mauvaise, forte ou faible, cette racine

- 23. And-they-were, all-the-days (the manifested lights) of-Henoch, five and-six-tens of-revolving-change and-three hundreds of-revolution.
- 24. And-he-applied-him-self-to-tread, *Henoch* (in the steps) of-HIM-the-Gods, and-nought (no substance) of-him; for-he-resumed-him, HE-the-Being-of-beings.
- 23. Et-ils-furent, tous-les-jours, (les manifestations phénoméniques) de-Henoch, cinq et-six-décuples de-mutation, et-trois centaines de-mutation-temporelle.
- 24. Et-il-s'excita-à-suivre, Henoch (les traces) de-Lui-les-Dieux; et-non-être-substance-de-lui, caril-retira-lui, Lui-l'Ètre-des-êtres.

manifestée par la relation adverbiale אָין, sera son absolu contraire. La substance est-elle posée comme tout? אין et le symbole de rien. La substance est-elle envisagée comme rien? אין est le symbole de tout. אין, en un mot, caractérise l'absence de la substance. C'est une abstraction bonne ou mauvaise de la spiritualité. Voilà, en passant, l'origine de la syllabe in dont nous faisons quelquefois usage pour changer la signification des mots.

Dans le cas dont il s'agit ici, la relation adverbiale אין, indique une transmutation dans le mode d'existence de *Henôch*, et non un simple changement de lieu, un enlèvement, comme l'entendent les traducteurs. Si *Henôch* était substance, il cessa de l'être pour devenir esprit. Il fut איננו, in-lui, c'est-à-dire insubstantiel.

Je dois remarquer qu'à l'époque même de la version samaritaine, la plus ancienne de toutes, et peu après la captivité de Babylone, cette expression si vive n'était plus entendue. L'auteur de cette version substituait à l'hébreu 121%, le mot 3/6/6/2, et-nul-signe-de-lui; en ajoutant : 3/6/2/2 3/2/3, car emportèrent-lui, les-anges. Le chaldaïque fait usage du même mot 17/1/1/1, et-nul-signe-de-lui. Les hellénistes prennent une tournure encore plus étrange : καὶ οὺχ εὐρίσκετο, et on ne le trouva plus. Et St.-Jérôme prend un parti mitoyen en disant « et non apparuit », et il ne parut plus. On sent bien, pour peu qu'on veuille pénétrer dans la profondeur du mot hébraique, que ce n'est pas là la pensée de Moyse.

ישָבֶע וּשְׁבֹּנִים שָׁבָע רִיְחִי בְּתוּשֵׁלֵח שָׁבַע וּשְׁבֹנִים שָׁנָה 25. Wa-ihi Methoûshelah shebah w-shemonîm shanah w'màth shanah: wa-íóled æth-Lamech.

שׁתַים ושבונים שָנָה ושָבַע מֵאוֹת שנה ויולד בנים ובנות:

26. Wa-îhî Methoûshelah âhoreî hôlid-ô æth-Lemech, shethaim wshemonim shanah, w-shebah mæðth shanah : wa-iðled banîm w-banôth.

יי בין ניהוי בין Wa-ihiou chol-iemei Methoûshelah theshah w-shishim shanah, w-theshah mæôth shanah: wa-famoth.

28. Wa-shi Lemech shethim w-shemonim shanah w-math shanah: wa-fôled ben.

í

<sup>+</sup> א. 25. בלקד, Lamech.... On peut voir ce que j'ai dit de ce personnage au #: 18 du ch. IV. Le Lamech dont il s'agit ici, ne diffère du Lamech dont il a été question, que par la génération à laquelle il tient. Il a le meme caractère, mais dans une autre nature. Le premier, qui sort de celle de Kaîn, est le sixième descendant d'Adam; le second, qui tient à celle de Sheth, en est le huitième. L'un a deux épouses corporelles, c'est-à-dire, deux facultés physiques qui lui donnent trois fils, ou plutôt, trois principes cosmogoniques, source de toute fertilité, de toute prosperité, de toute puissance sur la Terre : l'autre ne laisse, à bien dire,

- 25. And-he-was-in-being, Me-thushalah, seven and-eight-tens of-revolving-change, and-one-hundred of-revolution; and-he-begat Lamech (the tie of dissolution).
- 26. And-he-lived, Methushalah, after the-causing-him-to-beget that-same-Lamec'h, two and-eight-tens of-revolving-change, and-seven hundreds of-revolving, and-he-begat sons and-daughters (many issued offspring).
- 27. And-they-were, all-the-days, (the manifested lights) of-Methushalah, nine and-six-tens of-revolving-change, and-nine hundreds of-revolution: and-he-ceased (to be in being).
- 28. And-helived, Lamech, two and-eight tens of revolving change, and-one-hundred of-revolution: and-he-begat a-son (an issued offspring).

- 25. Et-il-exista, Methoushalah, sept et-huit-décuples de-mutation, et-une-centaine de-mutation-temporelle; et-il-produisit l'existence de-Lamech (le nœud qui arrête la dissolution).
- 26. Et-il-exista, Methoushalah, après-le-faire-enfanter-à-lui ce-même=Lamech, deux et-huit-décuples de-mutation, et-sept centaines de-mutation-temporelle, et-il-généra fils et-filles (une foule d'êtres émanés).
- 27. Et-ils-furent, tous-les-jours, (les manifestations phénoméniques) de-Methoushalah, neuf et-six-décuples de-mutation; et-neuf centaines de-mutation-temporelle: et-il-passa.
- 28. Et-il-exista, Lamech, deux et-huit-décuples de-mutation, et-une-centaine de-mutation-temporelle : et-il-généra un-fils (un être émané).

qu'un fils, sous les yeux de qui le genre humain finit et recommence. Ce fils, dont je vais parler tout-à-l'heure, méritera toute notre attention.

v. 26, 27 et 28. Les termes en sont connus.

<sup>\*. 29. 73,</sup> Noah..... ou, comme on l'écrit vulgairement d'après les traducteurs hellénistes dont on a suivi l'orthographe, Noë. La racine

יַקרָא אָת־שַמוּ נֹחָ לֵאמֹר 29. Wafkkeraæth-sham-ô Noah, l'amor zeh inahome-nou mi-mahoshe-nou, w-me-whitzebôn îadeinou min-ha-ådamah åsher ærorha môan.

30. Wa-ihi-Lemech Ahoreî hôlîd-ô æth-ben, hamesh w-thishehim shanah wa-hamesh mæôth shanah : wa-îôled banîm w-banôth.

1

sur laquelle s'élève ce nom important, se compose du signe de l'être produit 3, image de l'existence résséchie, et du signe de l'effort de la Nature qui donne naissance à l'équilibre vital, à l'existence. Cette racine offre l'idée de ce repos parfait, qui résulte, pour une chose long-temps agitée en sens contraire, du point d'équilibre qu'elle rencontre, et où elle demeure immobile.

Presque toutes les langues de l'Orient connaissent cette expression mystérieuse. L'hébreu et le chaldaïque en tirent deux verbes. Par le premier, היה, on entend, conduire au but, guider vers l'endroit du repos; par le second, NI, se reposer, rester tranquille, être dans un état de paix, de calme, de béatitude. C'est de ce dernier que dérive le nom du personnage cosmogonique, qui voit la fin du Monde, et son renouvellement. C'est l'emblème du repos de l'existence élémentaire, le sommeil de la Nature.

אה ינחכונה, celui-ci reposera-nous...... Presque jamais Moyse n'oublie d'expliquer le substantif par le verbe, ou le verbe par le substantif : c'est une remarque que j'ai faite assez souvent, et que j'aurais pu faire plus souvent encore : c'est là le cachet de son style. Le traducteur samaritain, loin de chercher à suivre cette marche si simple et si expressive, s'en éloigne presque toujours. Dans cette circonstance, par exemple, au lieu

29. And-he-assigned-for nameto-him, Noah, thus-declaring-histhought: « this will-release-us (will lessen, relieve us) from the-hardworking-our, and from-the-greatnatural-hindrance of-the-handsours, because-of-the-adamick (elementary ground) which he-has-cursed-it-ihôah.

30. And-he-lived, Lamech, after-the-causing-him-to-beget a-son, five and-nine-tens of-revolving-change, and-five hundreds of-revolution, and-he-begat sons and-daughters (many issued offspring).

29. Et-il-assigna ce-nom-mêmeà-lui Noah, pour-déclarer-sa-pensée (disant): celui-ci reposera-nous (nous allégera, nous soulagera) dece-qui-constitue l'œuvre-notre etde-cequi-fait-l'obstacle-physique des-mains-à-nous, à-cause de-laterre-adamique, laquelle il-a-maudite-elle! 111ÔAH.

30 Et-il-exista, Lamech, après-lefaire-enfanter-à-lui ce-tils cinq ctneuf-décuples-de mutation-temporelle, et-cinq centaines de-mutation, et-il-généra fils et-filles (une foule d'êtres émanés).

du verbe 📆, dont Moyse se sert pour expliquer le sens qu'il veut donner au nom de Noah, et que le samaritain pouvait fort bien rendre par l'analogue ෛ (), on trouve 🏲 (), qui signifie supporter, modérer, tempérer. Cela prouve combien peu le texte hébraïque était déjà senti à cette époque reculée, et combien le sens des mots était altéré.

#### \*. 30 et 31. Les termes en sont connus.

\*. 32. \*\*Danala, fils-de-cinq...... Ceci est à remarquer. Dans le . 28, Moyse dit que Lamech engendra un fils, a; c'est-à-dire, produisit un être émané; car nous verrons plus loin que c'est là la véritable signification de ce mot; dans le \*. 29, il nomme ce fils na, Noah, c'est-à-dire, le sommeil de la nature, le repos de l'existence; et maintenant il dit que ce fils était celui de cinq centuples de mutation temporelle. Lorsqu'on a cru que Moyse avait voulu indiquer tout simplement par là, l'âge de Noë, on a bien mal connu son génie.

J'engage le Lecteur à remarquer qu'Adam, l'homme universel, avait, des l'origine des choses, engendré trois fils : Kaîn, Habel et Seth; et

זו. W-ihî chol-îmeî-Lemech shebah ייָבְעִים שְׁנְה נְיְבִיר שְׁבָע וְשִׁבְעִים שְׁנְה w-shibehîm shanah, w-shebah mæôth shanah : wa-iamoth.

que maintenant Noah, qui représente le repos de l'existence, en engendre aussi trois à leur déclin, Shem, Ham, et Japheth. J'ai fait tout ce qui a dépendu de moi pour faire connaître la vraie signification des noms des enfans d'Adam; je vais faire les mêmes efforts à l'égard de ceux de Noë.

rapporte, et le signe de l'action extérieure, employé comme signe collectif final, composent une racine qui produit l'idée de tout ce qui se distingue à l'extérieur par son élévation, par son éclat, par sa propre dignité. C'est, dans son acception la plus restreinte, le nom propre d'une chose, la désignation particulière d'un lieu remarquable, ou d'un temps éloigné; c'est la marque, le signe, qui les fait reconnaître; c'est le renom, l'éclat, la gloire qui s'y attache. Dans son acception la plus étendue, c'est l'espace éthéré, l'empyrée, les cieux, et Dieu même que l'on trouve désigné par ce mot singulier, tant en hébreu, qu'en samaritain, en èhaldaïque, en syriaque.

Il est, je le sais, fort difficile de choisir, entre tant de significations, celle qui convient le plus au fils de Noah. Cependant, on peut, sans errer beaucoup, le traduire par les mots français, le sublime, le remarquable, l'éclatant, etc.

DN, Ham, ou c'ham..... Ce nom est, en tout, l'opposé de celui de Shem. Le signe N, qui le constitue, rappelle toutes les idées d'effort, d'obstacle, de fatigue, de travail. La racine qui résulte de sa réunion avec le signe de l'action extérieure, employé comme collectif, présente une courbure, une déjection, une chose qui s'incline vers les parties inférieures: c'est la chaleur qui suit une vive compression; c'est le feu caché dans la Nature; c'est l'ardeur qui accompagne les rayons du soleil; c'est la couleur foncée, la noirceur qui résulte de leur action; c'est enfin, dans le sens le plus étendu, le soleil lui-même, considéré comme la cause de la chaleur et de la torréfaction.

Lorsque le nom de Ham ou c'ham, se présente seul et dans un sens absolu, il peut, jusqu'à un certain point, être pris en bonne part, puis-

31. And-they-were, all-the-days, (the périodical lights) of-Lamech, seven and-seven-tens of-revolving-change, and-seven hundreds of-revolution; and-he-ceased.

31. Et-ils-furent, tous-les-jours, (les manifestations phénoméniques) de-Lamech, sept et-sept-décuples de-mutation-temporelle; et-sept centuples de-mutation: et-il passa.

qu'il exprime l'effet du soleil sur les corps inférieurs; mais si l'on ne regarde en lui que l'opposé de *Shem*, il n'offre plus que des idées sinistres. Si *Shem* est le sublime, le supérieur, *c'ham* est l'abaissé, l'inférieur: si le premier est l'éclatant, l'exalté, l'infini; le second est l'obscur, le courbe, le borné, etc.

Shem et de c'ham, et participe à leurs bonnes ou mauvaises qualités, sans les avoir en lui-même. Il signifie, dans un sens générique, l'étendue matérielle, l'espace indéfini; et dans un sens plus restreint, la latitude. La racine na, sur laquelle il s'élève, renferme toute idée de dilatation, de facilité à s'étendre, à se laisser pénétrer; toute solution, toute divisibilité, toute simplification. Elle est gouvernée par le signe de la manifestation potentielle, qui ajoute à sa force et l'universalise.

Voilà tout ce que je puis dire, en ce moment, touchant les trois personnages symboliques, qui, émanés de Noë, le repos de la Nature, vont, grâce à l'asile inaccessible que leur donnera leur père, survivre à la ruine du Monde, dont nous allons tout-à-l'heure entendre le récit. Il serait possible, malgré toutes les lumières étymologiques que j'ai essayé de jeter sur eux, que le Lecteur trouvât encore beaucoup d'obscurités dans le sens hiéroglyphique de leurs noms; je ne me dissimule pas qu'il n'en offre, et de grandes! mais s'il est réellement curieux de pénétrer dans ces mystères antiques, vers lesquels Moyse a tracé des routes sûres, que l'ignorance et les préjugés, plus encore que le temps, ont couvertes de ronces, il ne doit point se laisser décourager. Qu'il compare assidument les trois fils d'Adam avec ceux de Noë, il trouvera, en les rapprochant les uns des autres, des analogies qui lui serviront à fixer ses idées.

Faut-il que moi-même je marche encore avec lui dans cette compa-

יוֹלֵר נַחְ בַּן-חֲכֵוֹשׁ כֵּוּאוֹת שָׁנָה וַיוֹלֵר 32. Wa-ihi Noah ben-hamesh mæðth

shanah, wa-îôled Noah æth-Shem. æth-Ham w'æth-Japheth.

raison? je le veux bien, sauf à borner là mes éclaircissemens à ce sujet; car il est des limites que je ne dois pas franchir.

La première production d'Adam, après sa chute, est Kain; la seconde, Habel; la troisième, Sheth.

Moyse, par des raisons très-fortes, intervertit l'ordre des similitudes, dans les productions de Noë. Shem, qu'il nomme le premier, dans cette occasion, répond à Habel, qu'il a nommé le second dans l'autre; et c'ham, qu'il nomme le second, répond à Kaîn, qu'il a nommé le premier. Japheth, qui répond à Sheth, conserve avec lui le même rang?

Il est sans doute très-difficile de savoir ce que Moyse a caché sous les noms symboliques de Kaîn, Habel et Sheth; mais si l'on veut admettre que ce soit les trois principes constituans de l'être appelé Adam; c'est-à-dire, la tryade développée, ou décomposée, de cette unité collective, on s'apercevra bientôt que les noms symboliques de Ham, Shem et Japheth, sont les principes constitués de l'être appelé 32. And-he-was, Nôah, (nature's rest) as on of-five hundred-fold of-revolving-change: and-he-begat, he-Nôah, the selfsameness of-Shem, of-Ham, and-of-Japheth (that is to say, the-self-existing of what is lofty and bright, of what is gloomy, curved and warm, and of what is extended and wide).

32. Et-il-fut Nôah (le repos de la nature élémentaire), fils de-cinq centuples de-mutation-temporelle : et-il-produisit, lui-Nôah, l'existence de-Shem, celle-de-Ham et-celle-de-Japheth: (c'est-à-dire, l'ipséité de ce qui est élevé et brillant, de ce qui est courbe et chaud, et de ce qui est étendu).

Noah; et que ces personnages cosmogoniques se rapportent les uns aux autres, de la même manière que l'effet se rapporte à sa cause.

On ne doit point oublier, au surplus, ce que j'ai dit touchant l'importance extrême que les anciens attachaient aux noms propres; on ne saurait y faire une trop grande attention. Malgré l'étendue que je donne à mes notes, et même les répétitions nombreuses dans lesquelles je tombe à dessein, il sera toujours bon que le Lecteur consulte le Vocabulaire radical sur la signification de leurs racines.

ספר בראשית ו.

SÉPHER BERÆSITH: W.

יהי פיהחל האדם בי זוגי פיהחל האדם בי . Wa-ihi èhi-hehel ha-Adam larob hal-phenei ha-àdamah w-banôth fulledou la-hem.

לי בי אור , à-cause-de-s'être-dissous..... Le commencement de ce chapitre est difficile et profondément mystérieux. J'invite le Lecteur curieux à redoubler d'attention. Il me serait impossible d'être plus clair.

Les hellénistes ne disent rien, sans doute de peur d'en trop dire; car il serait autrement inconcevable qu'ils eussent oublié sitôt la prévarication d'Adam, à laquelle Moyse fait une allusion aussi directe. Quoi qu'il en soit, ces traducteurs rendent le verbe radical , dont l'écrivain hiérographe fait usage en cette occasion, au nominal passif החל, pour πρξαυτο, ayant commencé; ne concevant pas, ou ne voulant pas concevoir quel rapport peut avoir la chute d'Adam, avec la génération des filles, dont il est question plus loin.

Mais jamais le verbe הרל, n'a signifié précisément commencer: c'est toujours sous quelque rapport qu'on l'envisage, l'expression d'un esfort violent, d'une distension, d'un tiraillement, qui entraîne solution ou dissolution. La racine 'sur laquelle il s'élève, renferme l'idée d'une force inconnue qui rompt les liens des corps, én les détirant, les brisant, les réduisant en lambeaux, ou bien en les dissolvant et les relâchant à l'excès. Il est vrai que le verbe dont il s'agit, a pu présenter quelquefois l'idée d'ouverture, par extension de celle de solution, mais c'est de la même manière qu'il a exprimé aussi l'idée de blessure, d'affaiblissement, de déchirement, de douleur causée par l'enfantement, etc.

C'est en prenant au figuré l'idée de dissolution, ou de relachement, qu'on a tiré de cette racine celle de profanation et de prostitution, à laquelle Moyse paraît faire allusion dans cette circonstance.

רבנות, que-des-filles...... L'article conjunctif ז, lorsqu'il lie le nom ou le verbe qu'il infléchit, au membre antécédent de la phyase, est parfaitement rendu en français par le que conjonctif. C'est une observation que le Lecteur attentif doit avoir déjà faite.

### GENESIS VI.

#### COSMOGONIE VI.

1. Now-it-was (it came to pass) be cause-of-being-dissolved (dissolute, loose), Adam (the collective man) by-multiplying on-the-face of-the-adamick, that-daughters (corporeities) were-plentifully-begotten unto-them (Adam).

1. On-il-fut (il advint) à-cause-de s'être-dissous (dissolu, profané) Adam (l'homme universel) selon-l'action-de-multiplier sur-la-face de-la-terre-adamique, que des-filles (des formes corporelles) furent-abondamment-engendrées à-eux (Adam).

La racine 7, sur laquelle s'élève le mot 7, féminin irrégulier du masculin 2, un fils, signifie, en général, une émanation, une formation, une édification quelconque. Le signe paternel 3, symbole hiéroglyphique de l'action créatrice, réuni à celui de l'être produit 3, ne laisse aucun doute à cet égard. Ainsi le mot pluriel 2, qui, dans un sens restreint, veut dire simplement des filles, pris dans un sens figuré, désigne des corporations, des aggrégations, des formes corporelles, des corporéités, etc.

Toutes ces bévues confirment de plus en plus ce que j'ai avancé tou-

בנות האדם אַת־בּנוֹת הַאַדִם 2. Wa-irâoû beneî ha-Ælohîm æth-

benôth ha-Adam èhi-toboth hennah : wa-îkkehoû la-hem nashîm mi-èhol åsher bhaħaroû.

chant la perte de la Langue hébraïque. Il n'y a pas moyen d'en douter à moins de prétendre, contre toute raison et toute vraisemblance, que les mots ארם et אולש aient été synonymes dans l'idiôme de Moyse.

אָר. 2. בני, les fils...... Je viens d'expliquer la racine de ce mot. Ces fils de la Divinité qui ont tant embarrassé les savans, ne sont autre chose que ce que les Gnostiques entendaient par leurs AEôns: c'est-àdire, des êtres émanés. Je prie le Lecteur de remarquer que la racine אלן, dont j'ai déjà parlé plusieurs fois, et de laquelle sortent sans addition les AEons des Gnostiques, existe dans le mot hébreu 13, mais contractée et régie par le signe paternel 3, de cette manière 3.

האלהים, de-Lui-les-Dieux...... Cette expression de Moyse, sur laquelle on a tant bâti de commentaires, avait déjà effarouché le traducteur samaritain, qui, n'entendant plus le sens moral du mot בני, et ne voulant pas donner des enfans à l'Etre des êtres, avait pris le parti d'estropier le texte, et de remplacer אלהים par אולהים par אולהיש. Or, ce mot qui dérive du verbe שלים, dominer, au lieu d'avoir trait à la Divinité, ne désigne plus que les potentats, les sultans. C'était trancher la difficulté et non pas la résoudre; car, comment concevoir que Moyse eût brusquement changé le sens d'un nom sacré qu'il avait constamment donné à DIEU, pour l'appliquer à des sultans?

L'auteur du targum chaldaïque est tombé dans la même erreur, et semble même l'avoir outrée. Voici sa phrase entière :

Et-ils-envisagèrent, les-fils des-chefs-desmultitudes, ces filles d'Anosha, l'hommecorporel.

Il est clair, d'après cela, que les hellénistes n'avaient aucun besoin d'efforts pour voiler le sens spirituel du Sépher; ils n'avaient qu'à suivre le sentier qui leur était tracé. Chose surprenante! ils n'osent pourtant pas insulter au texte dans cet endroit, ils disent: of bool too Oboo, les fils de Dieu.

- 2. And-they-did-observe, thesons (spiritual offspring) of-HIMthe-Gods, those-daughters (corporeities) of-Adam; that fair theywere: and-they-took for-them corporeal-mates (natural faculties) from-every-one whom-they-likedthe-best.
- 2. Et-ils-considérèrent, les-fils-(émanations spirituelles) de-Luiles-Dieux, ces-filles (ces mêmes formes corporelles) d'Adam, que bonnes elles-étaient : et-ils-prirent pour-eux des-épouses-corporelles (des facultés physiques) de-toutes celles qu'ils-chérirent-le-plus.

בשים, des-épouses-corporelles..... Il faut remarquer que Moyse n'emploie pas ici le mot אשה, qui, dérivant, comme nous l'avons vu du substantif שא, l'homme intellectuel, aurait caractérisé, au figuré, des facultés intellectuelles, mais bien le mot קנעים, qui, formé par ellips e du mot wisk, l'homme corporel, indique des facultés physiques. Ce sont ces nuances qu'il faut saisir en lisant un écrivain aussi précis, aussi exact que Moyse, et bien se garder de croire qu'il ne sent point la force des termes dont il se sert. Plus on l'étudie, et plus on se persuade qu'il possédait à un degré éminent la langue égyptienne dans laquelle il avait été élevé. Il est incroyable avec quel art infini, il allie dans sa narration les trois sens, avec quelle force il attache le propre au figuré, et l'hiéroglyphique au propre. C'est une chose que je voudrais en vain exprimer. Les langues dans lesquelles je puis me faire entendre, sont entièrement inhabiles à rendre ce calcul profond, ce travail extraordinaire au moyen duquel il triple la pensée en la revêtissant d'une expression, qui quoique unique, se présente sous trois formes.

אשר בודר, qu'ils-che'rirent-le-plus...... Le verbe dont il s'agit ici, s'élève sur la racine קק, qui peint un foyer dont la chaleur s'échappe en rayonnant. Le signe de l'action intérieure ב, qui gouverne cette racine, lui donne l'expression figurée d'une passion véhémente qui se fixe sur un objet.

אֹ. 3. ירוֹץ, non-pas-s étendra...... Ce verbe dérive de la racine קיי se rapporte à toute idée d'abondance et de division, comme le prouvent ses dérivés יידון, émettre, répandre, divulguer; תור , une profusion, une prostitution; יודן, une prodigalité, etc:

בשב, dans-l'acte-de-décliner-entièrement...... Ce mot important n'a

# COSMOGONIE DE MOYSE:

ביאפּר וְהָיוּ יְבֶּאָרְם בְּשַׁנְם הֵּוֹא בְשָּׂר וְהָיוּ יְבֶּיוּ לְעִלְם בְּשַׁנְם הוא בְשָּׂר וְהָיוּ יְבֶּיוּ בְּאַרְם בַּאַרְם שׁנה:

3. Wa-faomer inoan, loa-fadon rouh-f b'Adam, l'holam b'shaggam houa bashar w'hafou famaî-ô meah w'hesherim shanah.

הַנְּפַּלְים הָיוּ בָאָרֶץ בַּיְּכְיִם הָהֵם וְגַם אָרְרַבְּלְים הָיִּי בָאָר בְּנִי הָאֶלְהִים אֶלְבְּנִית הָאָרָם וְיִלְרוּ לְהֶם הַפְּוְה הָנְּבַּרִים אָשֶׁר בִעִילִם אנשי השם: הַנְּבַּרִים אָשֶׁר בִעִילִם אנשי השם:

4. Ha-Nephilim hafou b'aretz b'iamim ha-hem, w'gam ahoref-èhen asher faboaou benef ha-Ælohim æl-benoth ha-Adam, w'ialedou la-hem hemmah ha-ghibborim asher me-hôlam anoshei ha-shem.

été compris par aucun des traducteurs. Oubliant toujours la prévarication d'Adam, à laquelle Moyse continue à faire allusion, ils n'ont vu ici que l'Homme corporel. Le samaritain même a été jusquà supprimer le mot DIN, l'Homme universel, qui le génait dans ce verset, pour y substituer celui d'AEnosh, AMDA, l'Homme corporel, ainsi qu'il a fait dans d'autres circonstances. Le chaldéen a bouleversé toutes les idées. Au reste, le verbe AND ou TIAD, signifie également décliner, errer, dégénérer. C'est le dernier qui, dans cette occasion, est employé comme nominal actif infléchi par l'article médiatif I, et généralisé par le signe collectif D.

א. 4. בולכות, or-les-Néphiléens........ C'est-à-dire les hommes distingués des autres par leur puissance ou leur force pear pour les géans, γυγάντες, « gigantes », que les hellénistes ont vus ici avec St-Jérôme, ils n'ont jamais existé que dans leur imagination, du moins si ces traducteurs ont entendu par là ce que le vulgaire entend ordinairement, c'est-à-dire des hommes plus grands de taille que les autres. Si les hellénistes,

- 3. And-he-said, IHOAH, shall-not-diffuse (lavish it self) the-breath-mine (my vivifical spirit) unto-Adam (the collective man), for ever by-his-decaying-quite: since-he-is bodily-shape, they shall-be, the days (the manifested lights) of-him, one-hundred-fold and-two-tens of-revolving-change.
- 4. Then the Nephilite (distinguished illustrious, noble men) were in the earth by the days those: and also, after that so (happened) that they were come, the sons (spiritual offspring) of nim the Gods, near the daughters (the corporeal faculties) of Adam (the collective man) and that they had begottenthrough them those very Ghiborite (mighty men, lords!) who were of old old, corporeal men of remown.

Land Street & St. St.

- 3. Et-il-dit, IHÔAH, non-pas-s'épandra (se prodiguera) le-soufflemien (mon esprit vivifiant) chez-Adam (l'homme universel) pourl'immensité-temporelle, dans-l'actede-décliner-entièrement: puisqu'ilest forme-corporelle, ils-seront, lesjours (les manifestations lumineuses) à-lui, un-centuple et-deux-décuples de-mutation-temporelle.
- 4. Or, les-Néphiléens (les-hommes distingués, les nobles) étaient en-la-terre par-les-jours ceux-là: etaussi, après-qu'ainsi (cela futarrivé) qu'ils-furent-venus les-fils (émanations spirituelles) de-Lui-les-Dieux auprès-des-filles (formes corporelles) d'Adam (l'homme universel) et-qu'ils-eurent-généré selon-eux ceux-là-mêmes! les Ghiboréens (les hommes supérieurs, les heros, les Hyperboréèns!) lesquels-furent dans-l'immensité-temporelle, les hommes-corporels de-renom.

qui, dans d'autres circonstances, ont copié la traduction samaritaine, y avaient fait attention dans celle-ci, ils auraient vu que le mot par lequel cette traduction rend celui de κατά, est κατά, également usité dans l'hébreu κατά, ct placé précisément à la fin du même verset, comme épithète synonyme; or ce mot est plus voisin qu'on ne pense de celui que portaient les Υπερδορέω: ces fameux Hyperboréens, dont l'origine a tant inquiété les Savans. J'en parlerai tantêt, après avoir fait connaître les Néphiléens.

וְכַּל־יָצֵר בַחְשָׂבֹת לְבוּ רק רע כּל־

ניַרָא רָעָת הָאָרֶם בָּאָרֵץ 5. Wa-faræ, ווּסָארּם הָאָרָם בָּאָרֵץ 5. Wa-faræ, ווּסָארּם בָּאָרֵץ ha-Adam b'aretz, w'chol-fetzer mahesheboth lib-ô rak rah èholha-iôm. Com and a comment and a comment

j

Barry of the Breezeway

The description of the man 1. 1. 154 -Les choses les plus simples sont toujours celles que les Savans voient le moins. Ils vont chercher au loin et avec des fatigues infinies, l'erreur, et négligent la vérité qui est tout près deux. Ces Savans avaient sous les yeux le mot latin nobilis, qui porte sur la même racine que l'hébreu בבלים, et qui présente les mêmes caractères à la seule différence du b, qui, comme dans une infinité de mots dérivés, a pris la place du p ou du ph. Ils n'ont pas vu que le mot latin nobilis, passé de l'Asia en Europe, était la véritable traduction du mot אים et qu'il fallait, par consequent, voir dans les Néphiléens, de Moyse, non des géans, ou des hommes d'une taille colossale, mais des Grands, des hommes distingués, illustres, and removed by some to make the march des Nobles; enfin.

Car quelle est la racine de ce mot? C'est a, qui développe toujours l'idée d'une chose mise à part, distinguée, élevée au-dessus des autres. De là les deux verbes אלום ou השלה, usités seulement au mouvement passif Notation ou mon, être distingué, illustré, dont le facultatif continu נפלים devenant distingué, illustré, nous donne le pluriel בפלים qui fait l'objet de cette note monente de partille any ser addition

Ceux de mes Lecteurs, qui savent combien le mot mon a entraîné de commentaires, et qui pourraient douter de la justesse de mon étymologie, ayant peine à concevoir comment les analogues que je cite auraient pu échapper à la sagneité des Savans, n'opt qu'à ouvrir un Dictionnaire hébreu aux articles 25 ou 775, ils y verrout, entr'autres, שלאום, des choses merveilleuses, admirables; האאם, des exploits inouïs, des choses surprenantes, des miracles; מול , un mystere profond, etc. בימים, par-les jours .... J'ai suivi ici l'interprétation vulgaire, n'ayant pas de raisons suffisantes pour la changer; mais, commej'ai déjà dit, le mot mm, duquel la ponctuation chaldaïque a supprimé le signe 1, peut également couloir direcles jours ou les mers : en sorte que si l'on veut admettre cette dernière signification, le texte portera que les Nephiléens, c'est-à-dire les Nobles, les distingués d'entre les hommes, s'étaient soumis à la fois la terre et les mers.

5. And-he-did-ken, IHOAH, that encreased-it-self-eagerly the-wickedness of-Adam (the collective man, mankind), in-the-earth, and-that-every-conceit (intellectual operating) from-the-thoughts-out of-the-heart-of-him, diffused evil all-that-day, (that whole light's manifestation).

and a fee a good, to be a first

5. Etil-considera, 110AH, que se multipliait-avec-violence la méchanceté d'Adam (del'homme universel, règne hominal) en-la-terre, et-que-toute conception (production intellectuelle) des-pensées selon-le-cœur-à-lui, épandait lemal (en remplissait) tout-ce-jour, (toute cette manifestation phénoménique).

ירגברים, les Ghiboreens...... Ce mot important est composé de deux racines que l'usage à contractées 712-21. La première 21, développe proprement l'idée d'une chose mise, ou survenue au-dessus d'une autre, comme une bosse, une éminence, une protubérance. C'est, au figuré, un surcroit de gloire, de force, d'honneur. La seconde 712, renferme l'idee de la distinction, de l'éclat, de la purification. Il ne faut point la confondre avec celle dont j'ai parlé au v. 1. du ch. I, et sur laquelle porte le verbe Kind, creer. Celle-là se composé, comme je l'ai dit, des signes de l'action intérieure D et de la racine élémentaire ne écelle dont il s'agit maintenant, réunit au même signe générateur 3, la racine modifiée TIN, qui, affectée spécialement au feu, développe toutes les idées qui s'attachent à cet élément. C'est d'elle que dérivent les mots, 12, le froment, le grain par excellence; 1712, élire, choisir, distinguer; רוץ , ce qui est blanc et par; אברון, ce qui est elu, mis à part, prefere, etc. Remarquons, en passant, que la voyelle qui constitue cette racine, venant à subir la dégradation dont j'ai déjà parlé souvent, forme le verbe 7142; embraser, remplir d'une ardeur brûlante; rendre passionne, furioux; etc. When we are the second as the . . .

Nous pouvous conclure de ces lumières étymologiques, que le mot d'and, par lequel Moyse explique celui de d'and, qui peut-être de son temps même commençait à vieillir, en est l'exacte traduction, et qu'il signifie à hommes très-distingués, très-éclatans, très-nobles. La racine première 21, que je rends dans cette circonstance par le superlatif très, a été rendue par les Grecs antiques par la relation adverbiale une, au-dessus; et la racine seconde 712, a été conservée dans le plu-

האָדִם יְהוָה בִּי־עָשָׂה אַת־הָאַדָם 6. Wa-innaħem , ווּפֿאַדָם 6.

æth-ha-Adam, b'aretz wa-îthchatzeb æl-lib'-ô.

i

1

;

Ł

riel Bópeot, les Boréens: c'est-à-dire les illustres, les puissans, les forts, enfin les Barons: car je ne veux pas laisser ignorer au Lecteur attentif, que le mot celtique Baron, est l'analogue de l'hébreu גברון, écrit avec la finale extensive ή; et que le mot grec Υπερδόρεοι, dont les Savans ont tant parlé, n'est autre que les hauts, les archi-Barons. Ce n'est pas ma faute, și, confondant toujours le nom d'une caste avec le nom d'un peuple, comme ils ont fait à l'égard des chaldéens, ces mêmes Savans se sont tant tourmentés pour trouver la demeure fixe de la nation hyperboréenne. Ce n'est point ici le lieu de m'étendre davantage sur cet objet. J'en dis assez pour une simple note.

Avant de terminer cet article, déjà très-long, je ne puis cependant me dispenser de faire remarquer deux choses. La première, que le mot אבאי, dont il s'agit ici, constitue le quatrième nom que Moyse donne à l'Homme : la seconde que cet écrivain hiérographe, fait descendre cet homme supérieur, de la réunion des émanations divines avec les formes naturelles; c'est-à-dire, en d'autres termes, des facultés spirituelles jointes aux facultés physiques.

Je prie le Lecteur de revenir avec moi un moment sur ses pas. Adam, l'Homme universel, le règne hominal, sort en principe des mains de la Divinité, en principe mâle et femelle. L'élément d'où il doit tirer sa substance naturée, est nommé avant lui, Adamah. Bientôt l'esprit divin s'unit à son esprit élémentaire; il passe de puissance en acte. L'Être des êtres l'individualise en détachant de lui sa faculté volitive efficiente, et le rend ainsi, libre, susceptible de réaliser ses propres conceptions. Alors existe l'Homme intellectuel. Aish.

La passion cupide, universel ressort de la Nature élémentaire, attaque ensuite inévitablement cette faculté volitive, maintenant isolée et libre. Alsha, séduite, et croyant s'emparer de son principe naturant, se livre au principe naturel. L'Homme intellectuel se corrompt. Sa faculté volitive se change en existence élémentaire, Hea ah. L'Homme universel, Adam, se décompose et se divise. Son unité, passée d'abord an nombre trois dans Kain, Habel et Sheth, ya an nombre six par

3

6. And-he-with-drew-in-him-self (he forsook the care), індан, through-which he-had-made Adam (the collective man) and-he-re-pressed (he restrained, proved him self severe) unto-the-heart-his-own-self.

6. Et-il-renonça entièrement (il se reposa du soin) mòah, àcause-de-quoi il-avait-fait l'ipséité d'Adam (l'homme universel) enla-terre, et-il-se-réprima (se comprima, se rendit sévère) au cœursien.

Kuin, et au nombre neuf par Sheth. Les facultés corporelles succèdent à l'existence élémentaire. L'Homme corporel, AEnosh, paraît sur la scène cosmogonique.

Cependant des émanations divines s'unissent aux corporéités, nées de la dissolution d'Adam; et l'Homme corporel fait aussitôt place à l'Homme supérieur Ghibor, au héros, au demi-dieu. Voilà où nous en sommes. Tout-à-l'heure ce Ghibor, cet homme supérieur, va se livrer au mal, et sa perte inévitable amènera le repos de la Nature.

Ainsi se succèdent dans la pensée profonde de Moyse ces quatre noms hiéroglyphiques: אוֹב, l'Homme universel, אוֹב, l'Homme intellectuel, אוֹב, l'Homme corporel, אוֹב, l'Homme supérieur. Qui croirait, si la preuve n'était pas évidente, que ces quatre noms, si différens de forme et de signification, employés par Moyse avec un art plus qu'humain, ont été rendus par le même mot, comme synonymes!

א. 5. אין, conception...... J'ai déjà expliqué la formation de ce mot important et difficile, \*. 7 du ch. II. Il est employé ici comme substantif.

קיין, épandait..... Lorsqu'il s'est agi d'expliquer le mot קיין, la raréfaction, l'expansion éthérée, א. 6 ch. I, j'ai dit que la racine דר, renfermait l'idée d'expansion, de diffusion. Moyse, en l'employant ici comme verbe, ne lui donne pas un autre sens.

J'engage le Lecteur à méditer ce verset, dont les termes n'offrent d'autres difficultés que celles qui naissent de leur enchaînement, et du sens profond qu'ils renferment.

\*. 6. DAN, et-il-renonca-entièrement...... Les hérésiarques chrétiens qui ont rejeté les Livres de Moyse, comme injurieux à la Divinité, en les prétendant inspirés par le génie du mat, ou du moins par un être

ירוֹה אכורה את־האדם אשר 7. Wa-iàomer וואמר ירוֹה אכורה את האדם אשר פראתי מעל פני האדמה מאדם עד: רמש ועד עוף השבים

ha-Adam asher barathi me-hal phonei ha-adamah, me-Adam had-behemah had-remesh w'hadhôph ha-shamaim èhi-nihamethi chi-hashithi'm.

mitoven, un Eon, fort différens de l'Être-Suprême, se sont tous appuyés de ce verset, ainsi traduit par St-Jérômes « Pænituit eum quòd hominem fecisset in terra; et tactus dolore cordis intrinsecus ».

Ces hérésiarques trouvaient qu'il ne convenait point de dire du Très-Haut, de l'Être immuable, infiniment parfait, qu'il s'était repenti d'une chose qu'il avait faite; ni que son cœpr avait été froissé par la douleur. and the work has be been and being to pr

Il paraîtraît que les hellénistes, ayant senti cette épouvantable inconvenance, auraient voulu la pallier: Dieu, leur fait-on dire dans leur version, considéra la création qu'il avait faite de l'homme sur la terre, et se consulta en lui-même και ένεθυμήθη ὁ θέος, ότι έποιήσεν τον ανθρωπον έπί the the rai devinon. Mais outre que les termes hébraïques ne présentent nullement ce sens, les plus anciennes traductions qui ont été faites sur le grec, et qui s'accordent avec le latin, laissent soupconner que la version des hellénistes a été tronquée en cet endroit comme en quelques autres. is a constant

Le paraphraste chaldaïque prend une tournure singulière, que je vais faire connaître.

ותב ייי במימריה ארי עבד ית אינשא בארעא ואכור בכוכוריה למתבר תוקפירון כרעותיה

Et-il-retourna, l'Éternel-Jaii, dans-sonverbe, à-cause-dc-ce qu'il-avait-fait l'homme-substantiel en-la-terre: et-il-declara dans-son-verbe pour-l'action-d'êtrebrisant (qu'il briserait) la-fierté-à-eux, conformement-à-la-volonte-souverainesienne. me wise, Adambbanis am a

Quant au samaritain les termes qu'il emploie sont si obscurs, qu'il est à propos, avant de les expliquer, de donner les raisons de ma tra-I received stranger on entroyed or and make the

10 m

Ces raisons sont si simples, que j'ai une sorte de honte à les dire.

7. And-he-said, IHÔAH, I-shall wash-off the-selfsameness of-A-dam (the collective man) which-I-have-created, from-obove the-face of-the-adamick: from-Adam (mankind) to-the-quadruped, the-creeping-kind, the-fowl of-heavens: for-I-withdrew (I forsook the care) through-which I made them.

Stationary Torrest Action

7. Et-il-dit, moan, je-laverai (j'effacerai au moyen de l'eau) cette-existence-objective-d'Adam (l'homme universel) que j'ai-créé, de-dessus-la-face de-la-terre-adamique; depuis-Adam (le règne hominal) jusqu'au-quadrupède, au-rampant, au-volatile des-cieux; car j'ai-renoncé-tout-a-fait (au soin) à-cause-de-quoi j'avais-fait-eux.

Comment, en effet, tant de savans qui ont étudié la Langue hébraïque, et dont la piété devait être choquée du sens injurieux donné à ce verset, par la Vulgate, n'ont-ils pas cherché à rétablir la pensée de Moyse dans sa pureté? De quoi s'agissait-il pour cela? de rien. Il ne fallait que reconnaître simplement le signe collectif , que cet écrivain hiérographe avait ajouté au verbe 1712, pour lui donner, selon la forme intensitive, un sens plus général et plus fort qu'il ne l'aurait eu sans cela. L'addition de ce signe final est assez commune en hébreu pour qu'on ent dû y faire attention; mais, comme je l'ai déjà observé, la manie de ceux qui se croient savans, est de chercher au loin la vérité qui est sous leurs yeux.

Le caractère final , soit seul, soit accompagné de la voyelle , s'ajoute non seulement aux noms, mais encore aux relations et aux verbes,
pour généraliser leur expression: le génie de la Langue hébraique va
même jusqu'à en tolèrer l'addition aux modifications temporelles des
verbes, ainsi que j'aurai occasion de le remarquer au v. 13 de ce chapitre.

Or, le verbe [11], ainsi généralisé par le signe collectif [2], signifie proprement, renoncer entièrement, cesser tout-à-fait, se désister, déposer un soin, abandonner une action, un sentiment, etc. Le sens qu'on doit attacher à ce verbe, dépend donc du soin, du sentiment, de l'action, dont il indique la suspension. Si c'est une action mauvaise, un péché, il peut bien signifier se repentir, comme il peut signifier aussi se consoler, si c'est une douleur, une affliction; mais le péché ni la douleur

וְנֹחְ מֵצֵא חָן בְּעִינֵי 8. W-Noah matza hen b'heinei тиоли.

Æleh thô-ledoth Noah: Noah Aîsh tzaddîk thamîm haîah b' dorothaî-ô : æth-ha-Ælohîm hithhallech-Noah.

11 1 11

ו ויולד נח שי 10. Wa-iôled Noah sheloshah banim: æth-Shem, æth-Ham wæth-Japheth.

1.14.2 111: ne pouvant être attribués à Dieu, ce verbe ne saurait jamais entraîner ce sens relativement à lui. Si DIEU renonce à un sentiment, s'il cesse entièrement de faire une chose, comme l'exprime le verbe and, ce sentiment ne peut être que l'amour, cette action ne peut être que la conservation de son ouvrage. Alors, il ne se repent pas, comme le dit St-Jérôme; mais il renonce, il délaisse; et tout au plus, il s'irrite. Ce dernier sens qui est le plus fort qu'on puisse donner au verbe 🗀 📆 a été assez généralement suivi par les écrivains hébreux postérieurs à Moyse. Mais on doit observer que lorsqu'ils l'emploient, ce n'est que comme une suite de la suspension de l'amour et de l'action conservatrice de la Divinité; car ce sens n'est point inhérent au verbe dont il s'agit.

Venons maintenant au traducteur samaritain. Si l'on avait voulu se donner la peine de pénétrer l'obscurité de ses expressions, on aurait vu qu'il n'est pas très-éloigné du sens que je donne à ce verset.

March State Comment

ላጠ ምኋ⊽ ምා ጓደጓጠ ዝጋኃሉሉ? Et-il-retira-à-soi-le-souffle, Ihôah, ₩∇ ኀጠ∇៷ሉ⊁ ३∇٩٨٩ ₩2३₹

dont il-avait-fait l'Universel enla-terre: et-il-se-ferma (se contracta vivement) au cœur-sien.

1 . 8 . Sec. 12. 18 1

ì

١

VERSIONS LITTÉRALES : NOTES. Cn. VI.

8. But-Noah (nature's rest), found grace in-the-eyes of-moan.

.8. Mais-Noat (le repos de la nature) trouva grâce aux-yeux deтибан.

- 9. Those-are the-symbolicalprogenies of-Noah; Noah, intellectual-principle right-proving ofuniversal-accomplishements washe, in-the-periods-his-own: together-with-him-the-Gods, he-applied-himself-to-walk, Noah.
- 10. And-he-did-beget, Noah (nature's rest) three sons (spiritual offspring): the-selfsameness-of-Shem (the lofty, the bright one) of-c'ham (the down bent, the gloomy one) and of-Japheth (the extended and wide).
- 9. Celles-ci-sont les-symboliques-générations de-Noah; Noah, principe intellectuel manifestant-la justice des-vertus-universelles ilétait, dans-les-âges-siens: les-tracesmêmes de-Lui-les-Dieux, il-s'appliquait-à-suivre, Noah.

Ē

10. Et-il-engendra, Noah, (le repos de la nature) trois fils (trois émanations) : la-séité-de-Shem (l'élevé, l'éclatant) de-c'ham (le courbe, le chaud) et de-Japheth (l'éten-

רידעצב, Et-il-se-réprima-lui-même. ..... C'est-à-dire que l'Être des êtres se fit obstacle à lui-même dans son cœur. Le traducteur samaritain est le seul qui paraisse avoir senti la force de cette expression. Le composé 233, s'élève, comme je l'ai déjà dit, sur les deux racines contractée בציץ. Il est employé dans cette circonstance, en qualité de verbe, selon la forme réfléchie.

<sup>\*. 7.</sup> D'après les explications que je viens de donner, rien ne doit plus arrêter dans ce verset.

Springer Street א. 8. אור, mais Noah...... On peut revoir pour l'interprétation de ce mot, le . 29 du chapitre V.

ม่. 9. บาวาว, dans-les-ages-siens...... Plusieurs idees s'attachent à la racine אין qui forme la base de ce mot. Par la première on doit entendre un cercle, une orbe; par la seconde, une habitation circulaire quel-

יוו ותעודות דיאלים לפני האלים לאינון והעודות דיאלים לפני האלים ולחבולא אלין **ובעל (הוטביון ליבונין אינגיון** -tha-Ælohim-wat thimmalæ haen នាំទី១៦ ប្រ**ម្នង នៃ**ទី១០ គឺគឺបើ aretz liamass.

11 10 ml

וויא אַליניש אַרדיען וויין אַריען אַרדיען אַרדיען אַרדען אַרען אַרדען אַרדען אַרדען אַרדען אַרדען אַרדען אַרדען אַרדען א

FARE THE RESIDENCE WEST AND STOLE A CONT.

a construction and a constituent

w'hianek nishehathah chi-hisheheith chol+bashar æth-darch-o hal-ha-aretz. Len which is the

CERCIA SE MERCHANICAL VINON

Allow Williams

tord miles of a

har, those oth, with a volume

Wa-laomer Ælobim l'Noah : ketz èhol-bashar ba l'phana-i èhi-malah ha-aretz hamass mi-pheneihem : whin-ni mashehitham æth-ha-åretz. ndgest<del>ill madegunstille</del> end

conque, une sphère. Si l'on rapporte la première de ces idées à une durée temporelle, alors le mot m signifie une période cyclique, un âge, un siècle, une génération. Si l'on entend par la seconde un espace habité, alors le même mot désigne une ville, un monde, un univers; car je dois dire, en passant, que dans les temps anciens, toute durée, comme toute habitation, était conque sous l'image d'un cercle: Les mots arabes de et δος les mots grecs πόλις ou πολέω, les mots latins prois et urbs, en sont la preuve irrécusable. no or all intention of the gratues, a year and this of and recentlings by

#### \*. 10. Voyez le \*. 32 du chapitre Via a partir de la configuration 
#. 11. אונוסון, et-elle-se-deprimait.... La racine אוז, exprime une idée de terreur et de consternation, d'affaissement, de chute, tant au propre qu'au figuré. Dans le verbe dont il s'agit ici, cette racine étant gouvernée par le signe du mouvement relatif w. caractérise un état continuel de chute et d'affaiblissement, une dégradation progressive de la DON, d'une-ardeur..., C'est la même racine on dont j'ai donné l'ex-

-di

10.89

8

199

Ē,

- 11. And-it-was-debased (depressed, vilified) the earth, in-theface of-mim-the-Gods; and it-wasfilled, the-earth, with-a-violentdepraying-heat.
- Gods, the selfsameness of theearth, and-loss being-depraved, because - hastened - to - deprave, every-bodily-shape, the-way-itsown upon-the-earth.
- 13. And he said, me-the-Beingof-beings, to-Noah (nature's rest) the-end of-every corporeal-shape is-coming to-the-face-mine: for-itis-heaped, the-earth, with-a-violent-vilifying-heat through-thewhole-face: and-here-am-I causymeness-of-the-earth.

- 11. Et-elle-se-déprimait (se ravalait, se dégradait) la-terre à-laface de-Lui-les-Dieux; et-elle-seremplissait, la-terre, d'une-ardeurde-plus-en-plus-dégradante.
- tra. And he did ken greethe 12: Et il considerar well Engides-êtres, l'ipséité de-la-terre setvoici : étant-dégradée, parceque laissait-dégrader, toute-forme-corporelle, la-voie-propre-sienne, surla-terre.
- 13. Et-il-dit, Lui-l'Etre-desêtres, à-Noah (le repos de la nature) : le-terme de-toute formecorporelle est-venant à-la-facemienne: car-elle-s'est-comblée, laterre, d'une-ardeur-dépravante, par-la-face-entière : et-voici-moi sing to depress-quite over the self laissant dégrader (avilir, détruire) ing commended and grown things, the left of the at mercual configuration of the space

recommende, algorida do aporte das polyticos com acquair technologicos. plication and 32 ducha V. Son action, prise en mauvaise part, est encore augmentée par l'addition du mouvement circulaire D. Barbarana

- with along and the two in the Jai parle de la racine 717, au x. 9 de ce chapitre. La racine 🤼 qui lui est jointe maintenant par contraction, דר אך, en fixe l'idée et la détermine. Ainsi le mot אר, exprime toute loi circonscrite, tout orbe, toute voie, toute trace, spit en parlant du temps, soit en parlant de la vie, soit en parlant des choses intellectuelles ou physiques.
- יל. ו 3: ביות parla-face entière.... Ni les hellenistes, ni l'auteur de la Vulgate latine, n'ont senti que l'affixe nominal in, était employé, en cette occasion, comme sinale collective, et ils l'ont rapporté au mot

יצי 14. Hosheh le-dha thebath hotzeigopher, kinnim thahoshehæth-hathebah, 'w'chapharetha aoth-ha mi-baith w'mi-houtz b'chopher.

1

;

i

į

précédent בשר; alliant ainsi, sans égard pour les règles les plus simples de la grammaire, un pluriel avec, un singulier. Que St.-Jérôme ait fait cette faute, cela peut se concevoir; mais que des Juifs, des Esséniens, interprétant la langue de leurs aïeux, n'aient pas mieux entendu le Sepher de Moyse, cela n'est pas concevable. Car, comment pouvaient-ils ignorer que les caractères 🗖 ou 🗖, ajoutés à la fin des mots, en généralisaient le sens, de la même manière, et, par la même règle grammaticale, que les caractères, ou 71 l'augmentaient? Ne voyaient-ils pas écrit, mon, tout le jour? mon, un nom générique? מבובר, la vérité toute entière מודוש; tous les deux ? Comment ont-ils pu se tromper dans le sens du verbe anti, dont j'ai parlé au v. 6 de ce chapitre? Comment n'ont-ils pas reconnu le signe collectif , dans le mot qui sait l'objet de cette note, et dans le mot suivant? C'est ce que je ne saurais autrement expliquer que de la manière dont je l'ai exposé dans ma Dissertation introductive. Ils ne voulaient point donner la connaissance de leur langue ni de leurs livres saurés.

בירותם, laissant-dégrader-entièrement...... C'est le même verbe אורון, ravaler, abaisser, déprimer, que Moyse avait employé selon la forme positive, au mouvement passif, en parlant de la terre, au \*. 11 de ce chapitre, et dont il fait usage maintenant, selon la forme excitative, au facultatif continu, en parlant de l'Être des êtres. Cette remarque qu'aucun traducteur n'avait mis à portée de faire; était trèsimportante. Elle conduit à la véritable pensée de Moyse qui est que l'Étre des êtres ne détruit la terre qu'en l'abandonnant à la dégradation, à la corruption qui est son propre ouvrage : pensée déjà renfermée dans le renoncement dont il est question au v. 6. Je ne veux point répélér ici comment des traducteurs ignorans ou mensongers ont pu voir un repentir dans ce renoncement divin. C'est pour n'avoir pas compris la force du signe collectif . ajouté encore au facultatif בושהית, afin d'en généraliser l'action.

College Land the Barre \*. 14. חבח, une-thebah...... Il paraît que c'est le traducteur samari-

201 1-02 50%, har 75, 1286.

UST 2007 1200

14. Make to-thee a-thebah (sheltering abode) of-an-elementary-growth preserving-and-corporal: hallowed-and-roomed thou shalt-make the-whole-of-that-mutual-abode: and-thou-shalt-smear the-whole-of-it within and-without-the-circonference, with-a-viscous body-like-substance.

14. Fais à-toi une-thebah (une retraite, un refuge, un asile mutuel) d'une-substance-élémentaire-conservatrice : de-canaux (lieux propres à contenir) tu-feras l'ensemble-de-cette-retraite; et-tu-lieras (englueras) l'ensemble-d'elle, par-l'intérieur et-par-l'extérieur-circonférenciel avec-une-matière-corporisante.

tain, qui en rendant ce mot par AIMIF, un vaisseau, a, le premier, donné naissance à toutes les idées ridicules que cette erreur a tait naitre. Jamais le mot hébreu הבה, n'a signifié un vaisseau, dans le sens d'un nacire, comme on a bien voulu l'entendre depuis; mais bien un vaisseau, dans le sens d'une chose destinée à en contenir, à en conserver uncautre. Ce mot, que l'on trouve employé dans toutes les mythologies anciennes, mérite une attention particulière de la part du Lecteur. Il est du genre de ceux auxquels le grand nombre de significations empêche toujours d'assigner une signification déterminée, C'est, d'un côté, le nom symbolique donné par les Egyptiens à leur ville sacrée, Theba, considerée comme l'asile, le refuge, la demeure des Dieux; ville fameuse, dont le nom transporté en Grèce, sur une bourgade de la Béotie, a suffi pour l'immortaliser. C'est, d'un autre côté, un circuit, un orbe, un globe, une terre, un coffre, une arche, un Monde, le système solaire AUnivers, enfin, que l'on se figurait contenu dans une sorte de vaisseau qu'on appelait Tix : car je dois rappeler ici que les Égyptiens ne donnaient pas au Soleil et à la Lune des chars comme les Grecs, mais une sorte de vaisseaux ronds. Le vaisseau d'Isis n'était autre que cette Theba, cette fameuse arche qui nous occupe en ce moment; et s'il faut le gire, le nom même de Paris, de cette ville où se concentrent, en ce moment, les rayons de gloire échappés à cent villes célèbres, où refleurissent; après de longues ténèbres, les sejences des Égyptiens, des Assyriens et des Crecs; le nom de Paris, dis-je, n'est que le nom de la Thèbes d'Égypte et de Grèce, celui de la Syparis antique, de

אפיה ארד התבה הַקשׁים אַפַּוּהרַחְבַּה ושלשים אַבוה קובותה:

יוָה אַשֵׁר הַעֲשָה אֹחָה שׁלֹשׁ כָּאוֹת 15. w'zeh Asher thaħosheh Aoth-ha shilosh màôth âmmah ârech hathebah hamoshim anımah raheb-ha w-shiloshîm âmmah kômath-ha.

la Babel d'Assyrie, traduit dans la langue des Celtes. C'est le vaisseau d'Isis, (Bar-Isis) cette arche mystérieuse, qui, d'une manière ou d'autre, porte toujours les destinées du Monde, dont elle est le symbole.

Au reste, le mot אולב, ce mot dont le sens immense ne saurait être exactement rendu par aucun de ceux que je connais, et que les plus sages Égyptiens seuls étaient en état de comprendre, abandonné aux vulgaires hébreux, et suivant la pente de leurs idées grossières, finit par se restreindre et se corrompre au point de ne plus signifier, au propre, qu'un ventre, une outre; et au figuré, qu'un esprit magique, une sorte de démon, auquel les Juifs attribuaient les oracles de leurs sibylles. Mais il existe, tant dans l'idiôme hébraïque, que dans les idiômes voisins issus d'une même souche, une foule d'expressions qui, partant du même principe radical, en montrent toute l'importance.

C'est d'abord son analogue אג, développant l'idée générale de fructication, de génération, de paternité; c'est ensuite celle de volonté dans אבה; celle d'amour dans ארה: c'est toute floraison dans le syriaque أص: c'est toute évigilation, dans l'arabe هب; toute immensité, tout lieu inconnu, dans فوب; tout sentiment intérieur et profond, dans ابع: c'est enfin, sans chercher à lier à cette racine d'autres signes que celui qui entre dans la composition du mot חבה, l'action de se mouvoir sur soi-même, d'y revenir, de s'y retirer, d'y attirer par le desir dans les trois verbes חוֹכם, תוֹכם, et c'est le nom même de l'Univers, dans le composé חבר On ne voit, dans tout cela, ni la boîte des hellénistes, κιδωτὸς, ni l'armoire du traducteur latin, « arca ».

אבי־אבץ, d'une-substance-élémentaire-conservatrice..... ἐκ ξύλων τετραγώνων, d'un bois quadrangulaire, ont dit les hellénistes; d'un bois raboté, « de lignis levigatis », a dit St-Jerôme ; אעיך דקדרום, de planches de cèdres, a dit le paraphraste chaldaïque ; d'une substance d'ébène, ou de papyrus ; স্থানী পাঞ্চ, a dit le traducteur samaritain. Ni les uns ni les autres n'ayant compris ou voulu comprendre ce que c'était que la Thebah; et se

make three hundred-fold of mother-measuring the-length of-thethebah (that sheltering abode): fivetens of-measuring, the-breadth-ofit, and-three-tens of-measuring the-balk (the whole heap, the substantiality) -of-it. orania di C

15. And thus this shalt thou 15. Et-c'est-ainsi, que tu-feras: la-séité-d'elle : trois centuples de mesure-mère (régulatrice) la-longitude de-la-thebah (cette retraite sacrée) cinq-décuples de-mesure, la-latitude-sienne; et-trois décuples de-mesure, la-solidité (la substantialité) -sienne.

l'étant représentée pour la plupart, sous la figure d'une grosse barque, il était impossible qu'ils ne tombassent pas dans les erreurs les plus grossières. Je ne les releverai plus, car j'aurais trop à dire. J'ai assez parlé du mot yy, pour pouvoir me dispenser de faire entendre qu'il ne signifie pas du bois. On doit savoir que ce n'est point de quelque espèce de bois, que ce puisse être, dont l'usage avait été interdit à l'Homme universel; Adam. Quant au mot 33, voici sa composition hiéroglyphique. C'est la racine Ex, qui, developpant, en général, toutes les idées de conservation, de protection, de moyen, de garantie extérieure, et qui, signifiant, dans un sens plus restreint, un corps, se trouve réunie à la racine élémentaire R. Le verbe chaldaque 1717, qui s'élève sur la racine pa, exprime l'action de clore à l'extérieur, de corporiser, de munir d'un moyen conservatoire, etc. 35 const. 100000 la labor अविकार de canada...... C'est la racine कि, employée ici pour la racine אָן, afin de donner plus de force à l'expression. Je préviens de cela, afin

qu'on n'y voie rien de semblable à קין.

של מבר avec-une-matière-corporisante במבר, est le même mot que באל employé plus haut, mais dont la force est maintenant augmentée par la substitution hiéroglyphique que Moyse a faite du signe assimilatif >; au signe organique A: 1000 or of the first or other ac Pencer in the the tree con this time,

\* 15. 70N, de-mesure-mère..... Lorsqu'on a traduit, dans cette circonstance, le mot man, par une coudée, on a fait la même faute que quand on a rendu le mot muy, par une année : on a renfermé dans des bornes déterminées, ce qui n'en avait que de relatives. Ainsi, comme on doit entendre par 7120, une durée quelconque relative à l'être qui en est l'objet, on doit yoir dans mon, une mesure propre à la chose

## COSMOGONIE DE MOYSE:

194 זבר הְאֵל־אַכֵּזה הְבֵּלְנְה 16. Tzohr thahosheh la-thebah w'æl-מלמיולה ופתח התכה בצדה תשים התתים שנים ושלשים תעשה:

âmmah thebale-nah mi-lemahelha w-phathah ha-thebah b'tzidha thashim thahethiim sheniim w-shelishîm thahoshe-ha.

ואני הנגי כיביא את המבול מים על 17. Wa-ani hin-ni mebia æth-ha-

mabboul maim hal-ha-àretz l'sha-🔫 heth chol-bashar âsher-b'ô rouah haiim: mi-thahath ha-shamaim chol-asher b'aretz igwah.

dont il s'agit. Ce mot signifie proprement une métropole, une nation originelle, maternelle, relativement à une autre; une chose dont les autres ressortissent, et sur laquelle elles doivent se régler, une mesure, une règle, ensin. Sa racine est DN, qui développe toutes les idées de maternité. Je crois inutile de m'appesantir sur les autres termes qui composent ce verset, attendu que les plus importans, les noms de nombre, ont été expliqués.

א. 16. צוֹהך, dirigeant-la-lumière...... Voici un facultatif dont il semble que les hellénistes et le traducteur latin se soient partagé le sens. Les uns y ont vu , ἐπισυνάγων , rassemblant , et l'autre «fenestram » une fenêtre. Ils se seraient facilement aperçus de leur erreur, s'ils avaient voulu observer que son dérivé יצהר, désigne l'huile; c'est-à-dire cette espèce de liqueur qui semble rassembler en soi le principe lumineux pour le diriger au dehors. Le facultatif dont il s'agit, repose sur deux racines contractées אוהדאר. La première מוה , renferme l'idée d'un mouvement imprimé, d'une direction donnée à une chose : la seconde אל ou אר est le symbole de l'élément principe, ou de la lumière.

- 16. Gathering-light, shalt-thoumake unto-the-thebah, and-afterthe-mother-measuring, the-orbicular-extent-its-own, as-to-the-uppermost-part-its; and-the-opening of-that-mutual-asylum, in-the-opposite-part-its-own, shalt-thouplace: the-lowermost-parts two and-three-fold shalt-thou-maketo-it.
- 17. And-even-I, there-am-I bringing the-selfsameness-of-thegreat-swelling (the flood) of-waters upon-the-earth, to-depress (annihilate) every-bodily-shape thathas into-it-self the-breath of-lives: from-below the-heavens all-thatis in-the-earth, shall-expire.
- 16. Dirigeant-la-lumière, tuferasà-la-thebah, et-selon-la-mesurerégulatrice, l'orbe (l'étendue orbiculaire) -sienne, en-ce-qui-concerne-la-partie-supérieure-sienne; ct-la-dilatation (la solution, l'ouverture), de-cette-retraite en-la-partie-opposée-sienne tu-mettras : lesparties-basses, doubles et-triples, tu-feras-à-elle.
- 17. Et-moi-même, me-voici faisant-venir ce-qui-constitue-lagrande-intumescence des-eaux (le déluge) sur-la-terre, pour-déprimer (détruire) toute-forme-corporelle qui-a dans-soi le-souffle desvies: par-en-bas des-cieux, tout cequi-est en-la-terre expirera.

חבלנה, l'orbe-sien..... Le mot חבל, par lequel on entend, en général, une étendue orbiculaire, l'Univers, signifie, dans un sens plus restreint le globe de la terre, la Terre, la superficie terrestre. Il s'attache à la même racine que le mot חבה, ainsi que je l'ai dit; et ne diffère même de lui que par le signe expansif 5, qui lui communique son mouvement particulier.

את המפול זי. את המפול , ce-qui-constitue-la-grande-intumescence....... Voici ce déluge universel rapporté par Moyse, cet événement terrible, dont le souvenir est resté dans la mémoire de tous les peuples, comme les traces sur la face de toute la Terre. Si je voulais interroger les annales du Monde, je prouverais facilement que depuis les Chinois jusqu'aux Scandinaves, depuis les Syriens jusqu'aux Iroquois, il n'existe pas un seul peuple qui n'ait eu connaissance de cette catastrophe; si je voulais appeler à son tour l'histoire naturelle en témoignage, je ne saurais שב: שלני אַנוּר וּבְּרָּוֹר וְאִשְּׁתֵּרְ וּנְאֵיּרֹרְ וַנְיַלְּמִתִּי אֶתּ־בְּרִיתִי אִשְּׁבְ וּבְּאַרְאֶלְ-נַי

18. Wa-hakimothi æth-berith-i àitha cha w-bàtha æl-ha-thebah athah! w-banei-cha, w-àisheth-cha w-neshei-banei-cha àitha-cha.

١

7

faire un seul pas sans y rencontrer des preuves irrécusables de cette vérité physique; mais je me suis interdit les commentaires. Peut-être m'étendrai-je davantage sur cet objet dans un autre ouvrage. Mon seul but, dans celui-ci, est de présenter avec sa physionomie originelle le texte de Moyse, qu'un voile envieux avait trop long-temps défiguré.

La racine qui nous occupe en ce moment, est 713; c'est, comme l'indiquent les deux signes qui la composent 3 et 7, une force éminemment dilatante, qui, agissant du centre à la circonférence, augmente le volume des choses, en y causant un bouillonnement, un flux, une intumescence extraordinaire. Tous les mots qui échappent à cette racine, se lient à cette idée. C'est tantôt une foule, un rassemblement tumultueux; tantôt une abondance inaccoutumée, une inendation, etc. Le caractère 2, qui la gouverne, doit être considéré, en cette occasion, non seulement comme signe de l'action extérieure et plastique; mais comme représentant le mot mdh, qui, comme nous l'avons déjà vu en expliquant le mot mc, cent, s'applique à tout ce qui est grand, à tout ce qui atteint à ses dernières dimensions.

n'est point exprimé en un seul mot, en hébreu, comme il aurait pu le croire d'après les traductions vulgaires, mais par deux, dia grande intumescence, le grand renslement des eaux. L'écrivain hiérographe indique ici clairement, pour ceux qui veulent lui prêter la moindre attention, que la volonté divine influant sur les eaux, elles se dilatent et augmentent de volume, pour opérer l'inondation universelle. Ainsi les calculs des savans pour savoir si la masse actuelle des eaux peut suffire à cet effet, sont ridicules, et prouvent leur ignorance. Il n'est pas question de supputer si les eaux dont les mers sont remplies, peuvent, dans leur état d'affaissement, couvrir la Terre entière, et surpasser les plus hautes montagnes; cela est évidemment impossible; mais bien de connaître, si dans un état de dilatation extrême, et d'intumescence, opéré par l'effet d'une certaine force enchaînée au centre

18. And-I-will-cause-to-stand, the-creating-might-mine together-thee, and-thou-wilt-repair towards-the thebah, thou! and-the-sons-of-thee (thy spiritual offspring) and-the-intellectual-mate-thy-own (thy volitive faculty) and-the-corporeal-mates of-the-sons-of-thee (their natural faculties) together-thee.

18. Et je-ferai-subsister la-forcecréatrice-mienne ensemble-toi ettu-viendras vers-la-thebah, toi! etles-fils-à-toi (tes productions) et-lafemme-intellectuelle-à-toi (ta faculté efficiente) et-les-épouses-corporelles-des-fils-à-toi (leurs facultés physiques) ensemble-toi.

des eaux, elles ne suffiraient pas pour cela. Le moindre physicien peut vérifier le fait, en petit, et autant que ses faibles moyens le lui permettent. Il n'a qu'à transporter de l'eau prise à la surface de la mer, au sommet d'une montagne très-élevée, ou ce qui est la même chose, à établir autant qu'il est en lui, le vide au-dessus d'elle.

Quelques sarcasmes qu'on se soit cru en droit de lancer contre la physique de Moyse, vue à travers le voile grossier dont l'avaient enveloppée ses traducteurs, je prie le Lecteur de croire, encore une fois, que cet homme extraordinaire élevé parmi les Prêtres d'Égypte et dépositaire de leur doctrine, n'était pas un méprisable physicien.

sidérer que Moyse n'emploie point, pour désigner les épouses des fils de Noah, le même mot figns, comme il vient de le faire pour caractériser la femme intellectuelle de ce dernier, sa faculté volitive. C'est une nuance à laquelle il ne manquera jamais.

#### COSMOGONIE DE MOYSE:

**198** 

19. W-mi-chol ha-haf mi-chol bashar shenaîm mi-chol-thabîa æl-hathebah l'hahoîoth âitha-èha: zachar w-nekebah ihiou.

20. Me-ha-hôph l'min-hou, w-min ha-

behemah l'mîn-ha, mi-èhol remesh ha-àdamah l'mîn-hou shenaîm mi-chol îaboaou æleî-cha l'hahoióth.

21. W'âthah kah-le-cha mi-chol maachal asher feachel w'assaphetha æleî-cha w'hafah l'cha w-la-hem l'achelah.

22. Wa-iahash Noah ch'chol asher tziwah aoth-o Ælohim: chen hashah.

<sup>\*. 19</sup> et 20. Tous les termes en ont été expliqués.

水、21. 「DDM」, que-tu-ramasseras..... L'article conjonctif j tient ici la place du relatif אישר, comme nous l'avons vu dans d'autres circonstances. Les mots employés dans ce verset n'offrent aucune difficulté, quant à leur signification propre et grammaticale ; quant à leur sens figuré et hiéroglyphique, cela est différent : il me faudrait une longue note pour les faire entendre, et encore n'y parviendrais-je point, si le

- 19. And-from-all-living-kind, from-all-bodily-shape, two-twains from-all thou-shalt-cause-to-repair towards-the thebah, for-being-kept-existing together-thee: male and-female they-shall-be.
- 20. From-the-flying-fowl after-the-kind-its-own, from-the-quadru-pedly-walking-animality, after-the-kind-its-own from-all-creeping-life elementary-earth-born, after-the-kind-its-own, two-and-two, they-shall-repair towards-thee for-being caused-to-exist.
- 21. And-thou! take (draw) untothee, from-all food which-canfeed, that-thou-shalt-lay up-towards-thee; and-it-shall-be untothee, and-unto-them for-food.
- 22. And-he-did, Noah, the-same-all which had-wisely-prescribed ne-the-Gods; thus-doing.

- 19. Et-de-toute-existence, detoute-forme-corporelle, deux-àdeux de-tout tu-feras-venir vers-lathebah, afin-d'exister ensemble-toi: mâle et-femelle ils-seront.
- 20. Du-genre-volatile selon-l'espèce-sienne, et-du-genre-quadrupède, selon-l'espèce-sienne, de toutanimal-reptiforme issu-de-l'élément-adamique, selon-l'espèce-àlui, les-deux-doubles de tout, ilsviendront près-de-toi afin-d'y-conserver-l'existence.
- 21. Et-toi! prends (saisis, tire)
  -à-toi de-tout-aliment qui-peutalimenter que-tu-ramasseras deverstoi: et-il-sera-à-toi, et-à-eux pouraliment.
- 22. Et-il-fit, Noah, le-semblabletout lequel avait-sagement-prescrit Lui-les-Dieux: ainsi-faisant.

Lecteur ne connaissait d'abord Noë, dont la connaissance dépend de celle des enfans d'Adam. J'ai dit à leur égard, tout ce que je pouvais dire.

\*. 22. 755, le-semblable-tout..... Je rapporte seulement ce mot pour faire remarquer l'emploi de l'article assimilatif 5: article que les traducteurs du Sepher, ont méconnu, ou par ignorance, ou de propos délibéré, dans des circonstances très-essentielles, où il était placé d'une manière aussi évidente qu'ici.

# ספר בראשית ז

## SEPHER BERÆSHITH. Z.

בַּרּוֹר תַנֶּה : אֶל־תַּתְּבָה כִּי אֹחְךָ רָאִיתִי צַדִּיק לְפָּנִי בַּרּוֹר תַנֶּה : Wa-faomer môan l'Noah boa athah w'chol beith-cha æl-hathebah chi aoth-cha raithi tzaddîk l'phana-î ba-dôr ha-zeh.

מָבֶּל תַּבְּחֲמָה הַמְּחוֹרָה תִּצְּחְדּלְּבְ הַבְּהֵבֶה אֲשֶׁר לֹא מְחֹרָה הָוֹא שְׁנַיִם אִישׁ וָאִשָּׁהוּ : אִישׁ וָאִשָׁהוּ: Mi-chol ha-behemah ha-tehôrah thikkah-le-cha-shibehah shibehah! âîsh w'âisheth-ô w-min-habehemah âsher loâ theorah hiwâ shenaîm âîsh w'âisheth-ô.

1

ı

# v. 1. Rien ne peut embarrasser dans les termes.

Voici un passage décisif, et qui fait disparaître du récit de Moyse l'une des plus terribles incohérences, l'une des contradictions physiques, les plus fortes. Car si la Thebah était réellement une barque, ainsi que le laissent entendre les traducteurs, longue seulement de trois cents coudées, et large de cinquante, sur trente de hauteur, je demande comment les animaux terrestres et aériens, de sept en sept couples pour les purs, et de deux en deux pour les impurs, pourraient s'y loger? comment on y placerait les vivres nécessaires pour cette innombrable multitude de bêtes affamées, et pendant tout le temps de leur séjour dans la barque, et pendant celui où même, après leur sortie, la Terre ravagée par le deluge ne pouvait leur en offrir? A-t-on jamais réfléchi sur l'horrible consommation de tant de carnivores? sur la quantité effroyable d'animaux qu'il faudrait destiner à leur nourriture, et sur celle des herbages, ou des grains nécessaires à ceux mêmes qui devraient

# GENESIS VII.

# COSMOGONIE VII.

- 1. And-he-said, иноли, unto-Noah, come-thou! and-the-wholeinterior-thine towards-the-thebah la-thebah (la place de refuge) car selfsameness-thine I-did-view-as à-ma-face, dans-l'age celui-ci. righteous in-the-face-mine, by-theage this.
- 2. From-all "the quadrupedly- 2. De tout le genre quadrupède, walking-kind, the pure! thou shalt- le-pur! tu-prendras (tu retireras) draw unto-thee, by-seven seven! a-toi, sept a-sept! le-principe etthe-very-principle and-the-voli- la-faculté-volitive-efficiente-à-lui; tive-intellectual-faculty-its-own; et-du-genre-quadrupède qui-est and-from the quadruped, which on non-pur! on-lui; même, deux-àis not-pure in itself, by-twains, deux, le-principe et-la-faculté-elthe-principle and the volitive-fa- 'ficiente a lui: culty-its-own.
- 1. ET-il-dit, Indan, à-Noah, vienttoi! et-tout-l'intérieur-à-toi, devers-(the sheltering abode) : for-the- l'ipscité-tienne j'ai-considérée juste

être dévorés pour substanter les autres? L'impossibilité physique est palpable. The by the liver brill of the thin each to

The state of the state of the state of

Mais Moyse n'était pas un ignorant. Les instructions qu'il avait reçues dans les sanctuaires d'Égypte n'étaient pas des sottises; et l'inspiration particulière qui l'animait, ne le conduisait pas à des absurdités. Je crois avoir eu le bonheur d'en donner plusieurs fois la preuve évidente. Je répète que c'est toujours comme traducteur, et non comme commentateur, que je l'ai fait. Ce ne sont point mes idées que je donne pour éclaircir les sciences ; ce sont les siennes propres que je restitue.

Quelle que soit la Thebah, asile sacré de la Nature livrée au repos de l'existence, dont le mystère ne saurait jamais être entièrement divulgué, du moins il est certain, que ce n'est pas une barque proprement dite. C'est un lieu de réfuge, une retraite inaccessible où la vie גַם בַעוֹף הַשַּׁבַיִם שָׁבְעַה שִׁבְּעַה זַכִּר 3. Gam me-hôph ha-shamaîm shi-

behah shibehah! zaèhar w-nckebah l'haiôth zerah hal-pheneî chol-ha-aretz.

1

ĺ

1

١

Е

1

Ĺ

ì

i

1

1

élémentaire elle-même se concentre durant les grandes catastrophes, les cataclysmes, les conflagrations, dont l'Univers peut subir les atteintes. C'est là, c'est dans cette Thebah sainte, à cette époque où l'onde dilatée à l'excès, livrée à sa fougueuse intumescence, va couyrir et ravager la terre, que doivent se réunir le principe et la faculté volitive efficiente de tous les êtres du règne animal, acrien ou terrestre.

Or, qu'est-ce qu'un principe? qu'est-ce qu'une façulté volitive efficiente? Le voici. Un principe est ce qui constitue l'être tel qu'il est, en général; ce qui fait, par exemple, que l'agneau n'est pas le loup; la biche, la pantilère ; le taureau, l'hippopotame. Un principe produit sa faculté efficiente de la même manière que le feu produit la chaleur. C'est pur l'action de sa faculté que tout principe s'individualise : car toute faculté, reproduisant à son tour son principe, de la même manière que la chaleur reproduit le feue multiplie l'être par une sorte de division. C'est la faculté efficiente, qui manifestant le principe, fait par exemple, qu'un ours ne veut pas de la même façon qu'un lapin; un épervier, de la même façon qu'une colombe; un rhinoceros, de la même façon qu'une gazelle. C'est par sa façulté volitive efficiente, émanée de son principa, que tout être se conforme à l'extérieur. Les Naturalistes qui ont prétendu que le tigre était tigre, parce qu'il avait des dents, des griffes, un estomac, des boyaux, conformés d'une telle manière, ont parlé légèrement et sans science. Als auraient beaucoup mieux fait de dire, que le tigre avait ces dents, ces griffes, cet estomac, ces boyaux, parce qu'il était tigre; c'est-à-dire, parce que sa faculté volitive efficiente le constituait tel. Ce n'est point l'instrument qui donne la volonté, mais la volonté l'instrument. Le compas me fait pas plus le géomètre, que le poignard ne fait l'assassin, ou le violon le virtuose. · Ces hommes peuvent se servir de ces choses ; s'en aider, mais il faut toujours que leur volonté en ait devancé l'usage.

Moyse exprime, à son ordinaire, le principe de l'être et sa faculté volitive efficiente, par les mots wix et Twk. J'ai donné l'étymologie 3. And also from the flyingfowl of-heavens, by-sevens; male and-female for-heing-kept-existing in-germ upon the face of the wholeearth. 3. Aussi du-genre-volatile descieux sept à-sept; male et-femelle afin-d'être-fait-exister sementiellement sur-la-face de-toute-la-terre.

et le sens hiéroglyphique de l'un et de l'autre. Il est inutile de me répéter. Demander pourquoi ses traducteurs n'ont pas rendu ces expressions importantes, c'est en vain revenir sur les mêmes idées: c'est demander, d'une part, pourquoi ils n'ont pas voulu trahir les mystères du Sépher, les sachant; ou de l'autre, pourquoi, ne les sachant pas, ils ne les ont pas trahis.

Les hellénistes ont donné l'entorse à la phrase mosaïque, en disant ici zoow zai And, male et femelle, parce qu'ils savaient ou devaient savoir, que jamais win et nun n'avaient signifié cela : mais pouvaient-ils faire autrement? pouvaient-ils s'exposer à détruire tout ce qu'ils avaient fait jusque-là? Plutôt que de découvrir le vrai sens de cette expression, ou de tomber dans le ridicule de continuer à y voir l'homme et la femme, ils aimèrent mieux copier le samaritain, qui avait tranché la difficulté en lisant AAPA? AAF le male et la femelle, sans s'inquieter si ces mots analogues aux mots hébraïques חלבר ונקבה, n'étaient pas énoncés plus loin, comme un avertissement de ne pas les confondre. J'ai dejà dit que le soin de ces interprètes était moins d'éviter les incohérences et les contradictions, que de voiler les mystères de Moyse. Quant à St-Jérôme, il ne pouvait pas s'écarter en cette occasion du sens des hellénistes, sans ébranler leur version toute entière, et sans frapper leurs réticences d'une lumière intempestive. de depte avait arradomina en la fina, cet en esta

comme le jour, et corrobore d'une maniere irrésistible ce que je viens de dire. Les animaux quadrupèdes sont placés dans la *Thebah*, en principe et en faculté, et les volatiles, mâle et femelle, en semence seule. Cette distinction tient au système de Moyse, qui donne aux oiseaux la même origine qu'aux poissons, en les faisant pulluler les uns et les autres de l'élément aqueux, tandis qu'il rapporte le genre quadrupède à l'élément adamique. Il suffit donc de conserver l'existence sementielle

בי לימים עוד שבעה אוכי ממטיר 4. Chi l'îamîm hôd shibehah, âno-

The secretary and the transfer of the

heat wast on most only good

chí mametír hal-ha-áretz árbahím íóm w'arbahim laílah : w-mahithi æt-chol ha-iekoum åsher hashithi me-hal phenei ha-adamah.

and sugar the contract of the same of the conthing in sectionally bout to a

י ניעש נח ככל אישר, צורה יהוֹה: Wa-lahash Noah dhe-dhol asher tziwa-hodundan, bad bad s

des oiseaux au sein des ondes; tandis que les animaux terrestres qui emanent d'un autre principe, ont besoin que ce principe soit conservé.

Les hellenistes, ne sachant comment rendre cette phrase, ont pris le parti de la fordre comme la precedente, en disant daspedat onepua, afin que la semence far hoursie, Le qui n'a point de sens. L'auteur de la Vulgate latine, potir reparer cette absurdite, traduit « ut salvetur semen » afin que la semence fut suuvee; ce qui en a davantage, à la vérité, mais qui contredit absolument l'hebreu; car le verbe 1771 ne signifie pas sauder, mais ealst :; viore; en sorte que les mots yn fifff; signifient à la lettre, pour l'action d'easter, où de vivre, semence, c'est-a-dire, en semence, de la company de not no armino and some sumboundary gui common to

w. 4 Dry27N; quatre-dévut les ..... On peut revoit ce que fai dit sur la composition de ce mot, et sur la signification de sa racine au v. 10 du ch. II. On peut aussi consulter le Vocabulaire radical sur les RR. in ar the dome of a substance or control planting, and in the planting of the control of the con

רבוויתי el-j'effacerai..... C'est la racine במה changée en בוויתי menter sa force, qui développe dans le verbe האוום, toutes les idées attachées à l'action de l'eau. Le verbe anglais wash-off rend l'hébreu avec énergie et justesse.

4. For-in-the-days (manifested lights) of-the-present-cyclick-period, the-seventh, myself-I-am causing-to-rain upon-the-earth four-tens of-day (a great quaternion of light) and-four-tens of-night (a great quaternion of darkness): and-I-shall-wash-off that-whole-standing-plastick-nature, which-I-have-framed from-over the-face of-the-adamick (elementary ground).

5. And he did, Noah, the sameall which had-carefully-prescribed-to-him, IHÔAH. 4. Car aux-jours (aux manifestations phénoméniques) de la-période-actuelle, septième, moimême Je-suis-faisant-pleuvoir surla-terre quatre-décuples de-jour (un grand quaternaire de lumière) et-quatre-décuples de-nuit (un grand quaternaire d'obscurité): etj'effacerai cette-toute la-natureplastique-substantielle que-j'aifaite, de-dessus la-face de l'élémentadamique.

5. Et-il-fit, Noah, le-semblable tout lequel avait-prescrit-à-lui-avec-soin, іноан.

the course than

en general, l'étendue matérielle indéfinie, une chose indéterminée, obtuse, vague. Le verbe qui s'en forme, perprime l'action de tendre, de s'étendre, de se porter vers un objet; l'action de former un desir, émettre un son, etc. Cette même racine per étant revêtue du signe de l'action extérieure et plastique, dans per signifie, comme nom, une substance, en général, une chose étendié, un objet matériel, comme verbe, elle présente l'action d'exister matériellement, de subsister, d'être revêtu de forme et de substance, de se former, de se coaguler, de s'élever avec force, de s'opposer, etc. Ces diverses significations, qui, comme on voit, prennent leur source dans l'étendue ou dans la substance matérielle indéfinie, dont la racine pest le symbole, sont réunies dans le mot prennent leur source dans l'étendue ou dans la substance matérielle indéfinie, dont la racine pest le symbole, sont réunies dans le mot pre par le signe de la manifestation potentielle, qui y ajoute le sens que je lui donne de substance ou de nature plastique, substantielle.

Ce mot, au reste, no pouvant être rendu par aucun analogue, a besoin d'être médité. Le paraphraste chaldéen l'a conservé dans son intégrité; mais le samaritain a jugé convenable de le changer, et lui a substitué 🏋 , qui, s'élevant évidemment sur la racine 📆 ou מין סער

#### COSMOGONIE DE MOYSE:

הַּנְתַּ בַּן־שֶׁשׁ בֵאוֹת שָׁנָה וְהַמַּפוּל הְיָה 6. בים על הארץ:

206

הנתבן 6. W-Noah ben-shesh maoth shanah wha-mabboul hafah mafm hal-ha-aretz.

ָ וַיְלא נֹחַ וּבְנִיוֹ וְאִשְׁתּוֹ וּנְשֵׁי־בְנִיוֹ אִתּוֹ אֵל־חָחֵבָה מִפְּנֵי מֵי הַפּוּנוּל : Wa-îaboa Noah w-banaî-ô w' aisheth-ô w-nesheî-banaî-ô aith-ô æl-ha-thebah mi-pheneî mei ha-mabboul.

אָשֶׁר רִבֵּשׁ עַרְּדַאִּרָבַּוּי וּבִּוּדְיּתּוֹף וְכִּלְ אָשֶׁר אִינִגָּה הָחוּרָה וּבִּוּדְהַבְּּנֵבְּה בִּוּדְנַבְּנֵבִּנִה Min-ha-behemah ha-tehôrah wmin-ha-behemah asher aine-nah tehôrah w-min-ha-hôph w-òhol asher romesh hal-ha-adamah:

signifie ce qui constitue la forme, la mine des choses. Les hellenistes, en rendant ce mot par itavacan, résurrection, ont eu une idée tout-à-fait singulière. St-Jérôme ne les a pas suivis dans cette circonstance; il a traduit tout bonnement « substantiam » la substance.

\*5. Tous les termes en sont connus.

M. 6. WY 72, le fils-de-six.... Je prie le Lecteur de remarquer que Moyse parlant de Noë le nomme encore ici, fils d'une durée ontologique. Cet Ecrivain hiérographe avait dit, \* 32. du ch. V, que Noë était fils de cinq centaines de mutation temporelle, lorsqu'il généra Shem, c'ham; et Japeth; et maintenant il annonce qu'il était fils de six centaines de mutation semblable, lorsque le déluge inonda la Terre. Si le Lecteur veut pénétrer ici dans la pensée profonde que Moyse renferme dans ces expressions hiéroglyphiques, il doit se rappeler que,

- 6. And-Noah-was the-son (the consequent offspring) of-six hundreds of-beings-revolving-change, that-the-great-swelling was of-waters upon-the-earth.
- 7. And-he-went, Noah, and-and-the-sons-tof-him (his issued offspring) and-the-intellectual-mate-his-own (his volitive faculty), and-the-corporeal-mates of-the-sons-of-him (their natural faculties) towards-the-thebah (the sheltering abode), from-the-face of-the-water's great-swelling.
- 8. From the quadrupedly-walking-kind of the pureness, and-from the quadrupedly-walking-kind which not being it self of the pureness, and from the fly ind-fowl, and from every creeping-life upon the adamick:

- 6. Et-Neah-était le-fils (le résultat) de-six-centaines de-mutation-temporelle-ontologique, quela-grande-intumescence était deseaux sur-la-terre.
- 7. Et-il-alla, Noah, et-les-fils-à-lui (ses productions) et-la-femme-intellectuelle-à-lui (sa faculté volitive efficiente), et-les-épouses-corporelles des-fils-siens (leurs facultés physiques), vers-la-thebah (l'asyle sacré), de-la-face des-eaux de-la-grande-intumescence.
- 8. Du-genre-quadrupède dela-pureté, et-du-genre-quadrupède lequel non-être-lui de la-pureté, et-du-genre-volatile, et-detout-ce-qui-est-animé-d'un-mouvement-reptiforme sur-l'élémentadamique:

dans la décade hébraique, dont j'ai recherché avec soin l'étymologie, j'ai trouvé que le nombre cinq, von, était celui de la compression physique; que le nombre six, vv, renfermait les idées d'une mestre proportionnelle et relative; et que, par le nombre vent, non devait entendre l'extension d'une chose qui rensplit ses bornes naturelles.

\* 7. " L'ALTUIL . m-les épouses-corporelles des fils-siens..... Je fais ici la même observation que j'ai faite au \* 18 du ch. VI. Moyse, qui vient d'employer le mot run, pour caractériser la faculté de volitive de Noë, se sert du mot run pour désigner les facultés physiques des êtres émanés de lui. Cette récidive doit prouver à ceux qui auraient pu penser

שנים שנים באר אל-נח אל 9. Shenaim shenaim baon æl-Noah æl-ha-thebah zaèhar w-nekebah ch' asher tziwah Ælohîm æth-Noah.

וריין 10. Waihi l'shibehath ha-iamim wmei ha-mabboul haiou hal-ha-Aretz.

que le hasard seul avait présidé à cet arrangement de mots, que Moyse avait eu une intention réelle en les disposant de la sorte.

א. 8. הבודורה, de-la-pureté..... Je note ce mot pour faire observer que la racine sur laquelle il s'élève, אור, le feu, est précisément la même que celle dont dérive le français pureté: car notre qualificatif pur, découle évidemment du grec πῦρ, le feu, lequel trouve son principe dans la racine elementaire 718, dont on peut voir l'histoire aux \*.3 et 10 du ch. I. Le mot hébreu אור et le français pur, ne différent l'un de l'autre que par le signe initial. C'est toujours le feu qui en constitue le principe radical, et dans lequel le génie des deux langues puise l'idée de la purification Les hellénistes qui ont employé dans cette circonstance le mot xa9apos ne se sont point éloignés de la racine primitive , puisque ce facultatif dérive du verbe καθαίρεῖν, qui veut dire exactement passer par le feu, rendre semblable au feu: mais ils n'ont pas été suivis par le traducteur latin, qui, ayant sous la main le qualificatif « purus», a été prendre « mundus », dont la racine und, dénature entièrement la pensée de l'écrivain hiérographe. Car ce dernier mot, se rapportant, comme on le voit, à l'action de l'onde, ne peint qu'une sorte de netteté extérieure, tandis que le mot « purus » s'attachant à la racine אור, le seu, aurait exprime une purification intérieure, résultante de son action. Cette distinction, toute légère qu'elle peut paraître à de certains esprits, est de la plus grande importance pour les mystagogues. L'air, le feu, l'eau, étaient bien regardés dans les mystères comme trois élemens purificateurs; mais on se gardait bien de confondre leur action. Je dois dire, au surplus, que le samaritain, en faisant usage du mot

201

9. Twains by-twains they-went towards-Noah (nature's rest) towards-the-thebah, male and-female, so-as wisely-prescribed ne-the-loods, together-Noah.

10. And-it-was on-the-seventh of-the-days (manifested lights) that-the-waters of-the-great-swelling-were upon-the-earth.

9. De deux en deux, ils allèrent vers-Noah (le repos de l'existence) vers-la thebah, mâle et femelle, selon-que prescrivit-sagement Luiles-Dieux, au-même-Noah.

10. Et-ce-fut au-septième desjours (manifestations phénoméniques) que-les-eaux de-la-grandeintumescence furent-sur-la-terre.

AAMICO, avait dès long-temps auparavant commis la même faute que je reproche au traducteur latin, en corrompant, en cette occasion, comme en beaucoup d'autres, le sens hiéroglyphique de Moyse.

\*. 9. Tous les termes en sont connus.

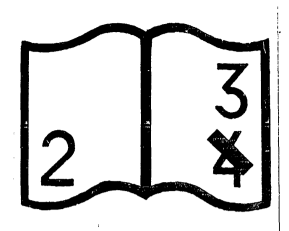
א. זס. לשבעה, au-septième...... Nous avons vu, en cherchant l'éty-mologie de la décade hébraïque, que le nombre sept שבע , était celui de la consommation des choses et des temps.

w. 11. 1977, dans-le-renouvellement-lunaire..... La racine 77 sur laquelle sielève ce mot, et qui exprime l'unité, n'est autre que la racine 79 qui développe toutes les idées attachées au temps, et dans laquelle le signe élémentaire 17 a été remplacé par celui du sens physique y. Ces deux racines, très-voisines l'une de l'autre, se confondent souvent dans la prononciation, et mélent alors les expressions diverses d'existence élémentaire et d'existence temporelle. C'est ici le cas. Le signe du mouvement relatif y ajouté à cette racine, y porte l'idée d'un commencement d'existence, soit dans l'ordre des choses, soit dans l'ordre des temps. Ainsi le mot y 77 caractérise tout ce qui est nouveau, tout ce qui se renouvelle; tout ce qui reparaît. Avec le signe lumineux, ce même mot y 777, devient l'expression d'une néoménie, d'une nouvelle lune; et, dans un sens restreint, il indique un mois mesuré par le cours de la lune.

בקעף, furent-ldchees.... C'est le verbe בקרע employé selon la forme positive, mouvement passif. On peut voir au Vocabulaire radical et

27

T. II



Pagination incorrects — data incorrects
NF Z 43-120-12

LIRE PAGE(S) 210 \$ 224

AU LIEU DE PAGE(S) 202 & 246

וו בשנת ששיכואות שנה כחיי-נה 11. Bi-shenath shesh mæðth shanah בחדש השני בשבעה עשר תהום רבה וארבת השבים נפתחו:

l'haii-Noah ba-hodesh ha-sheni b'shibehalt-hashar fom la-hodesh ba-iôm ha-zeh nibekehon èholmaheinoth thehôm rabbah w' arubboth ha-shamaim niphethahon. Left become

of during Secretary and the second section is are but many many transporter

ניהי הגשם ער 12. Wa-ihi ha-gheshem hal-ha-aretz arbahîm fôm w'arbahîm lailah. March me But the gratest

au v. 4 de ce chapitre, ce que j'ai dit de la racine 7 sur laquelle il s'élève. Cette racine gouvernée par le signe de l'action génératrice 3, et terminée par celui du sens physique y, exprime l'action de donner un extension illimitée à une chose; de lacher, rompre les liens qui la retenaient; de la désunir, etc. is the double to a memorial and income

muya, lestsources... La racine ay caractérise, dans le sens propre, une inflection, une courbure, une chose concara, ou consere. Terminée par le caractère final 1, elle est le symbole d'une courbure d'une inflexion entière; elle peint un cercle, qui, considéré relativement à sa circonférence, présente un globe; et relativement à son centre que enfoncement, un trou Cette racine ainsi formée Wiréclairée par le signe de la manifestation potentielle, devient le mot py, qui, selon qu'on l'examine en dehors ou en dedans, désigne tantôt le globe de l'œil, et tantôt la profondeur d'une source. C'est dans ce dernier sens qu'il est employé dans cette occasion, ayant pour caractère initial le signe plastique de l'action extérieure de main sant malacerte de les masses rem et and refers

רבות מולים, de la puissance d'être universelle, undefinie miliai expliqué

dreds of-revolving six-hundreds of-revolving-change, regarding-the-lives of-Noah, in-the-moon-renewing the-second, in-the-seventeenth manifested-light of-that-renewing, at-the-day it self, were-unlocked all-the-springs of-the-deep's-indefinite potential-might; and-the-multiplying-quaternions of-heavens were-loosened, (unfastened, given up to their own dilating motion).

shower (the waterish atmosphere falling down incessantly) uponthe-earth, four-tens of-day andfour-tens of-night (an entire quaternion of light and darkness).

gique des-six-centaines de-mutation, touchant-les-vies de-Noah, dans-le-renouvellement-lunaire lesecond; dans-la-dix-septième manifestation-lumineuse de-ce-renouvellement, au-jour celui-là, furentlàchées toutes les-sources de-lapuissance-d'être-universelle, indéfinie: et-les-forces quaternairesmultiplicatrices des-cieux furentdéliées (abandonnées à leur propre extension).

ra. Et-fut la-chute-d'eau (fatmosphère aqueuse tombant en masse) sur-la-terre, quatre-décuples de-jour et-quatre-décuples de-nuit (un quaternaire entier de lumière et d'obscurité).

le mot [1] au v. 2 du ch. I; et la racine du mot [12] se trouve suffisamment développée au v. 10 du ch. II.

TIPE: firent-delices...... C'est le verbe printe employé selon la forme positive, mouvement passif. La racine re sur laquelle il s'élève, a été expliquée à l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth, is. 30, ch! V. stanta de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth de manuelle a l'occasion du nom propre de sapheth de l'occasion du nom propre de l'o

est impossible de faire entendre, à l'aide du motà anot français ou anglais, au Lecteur qui n'a point quelque idée de ces masses d'eau, qui, s'abaissant tout à coup; et comme une couche aqueuse qui tomberait de l'atmosphère, inondent parfois quelques contrées de l'Asie. Ces cataclysmes durent peu, car s'ils étaient continus, comme celui que Moyse caractérise par le mot wa, auquel il attribue une durée immense, ils causeraient d'épouvantables catastrophes. Les mots aux pluvia plusie, le pluie,

A ....

ויפת בני נחואשת נחושל

ו בעצם היום הזה כא נח ושם 13. B'hetzem ha-fôm ha-zeh ba Noah w-Shem-w-Ham-wa-Jepheth benei-Noah w'æsheth Noah w-she-`losheth neshef-banaf-ð áitham ælha-thebah:

·~ (1)

•

)

Š

1

14. Hemmah! w'chol-ha-hafah l'minha w'chol-ha-behemah I'min-ha w'chol-ha-remesh ha-romesh hal-ha-aretz l'min-hou w-cholha-hôph l'min-hou chol tziphôr chol chanaph

par lesquels les traducteurs le rendent, peignant une eau tombant par gouttes ou par longs filets, ne font point sentir la force de l'expression hébraique.

La racine sur laquelle repose ce mot est W1, par laquelle on doit entendre une chose continue, palpable, et sans solution de continuité. De là , le verbe hebreu WA palper, reconnaître avec la main ; et les mots chaldaiques אושל substance continue et palpable; אשעו un corps, אשעו בשמא corporel, now a corporette, etc. De la, le syriaque le con sens et sensation; et l'arabe me une chose épaissie, une obscurité profonde.

"Il est facile de voir, d'après cette explication, que la racine שם, universalisée dans le mot with, par le signe collectif white caractérise une atmosphère aqueuse, formant une espèce de corps ténébreux et palpable. I'invite les physiciens qui ont pu cherches d'où provenait d'eau du déluge, à méditer un peu sur cet éclaireissement étymologique. Le traducteur samaritain a laissé échapper l'image terrible offerte ici par Moyse, en substituant au mot original, le mot えつマニス une grosse pluie. Le paraphraste chaldaïque semble avoir été plus heureux en mettant du moin: מטרא גחית une pluie contiguë, palpable.

- 13. From-the-wery-substantial-principle of-this-day it-self, went Noah, and-Shem-and-Ham-and-Japheth, issued-offspring-of-Noah, and-the-volitive-faculty-Noah's, and-the-three natural-faculties of-the-offspring-his-own, together-them towards-the-thebah (the mutual asylum):
- 14. Themselves! and the whole animality, after-the-kind-its-own; all-quadruped after-the-kind-its-own; and-all-creping-life trailing-along upon-the-earth, after-the-kind-its-own; and-all-fowl after-the-kind-its-own, every-thing-running, every-thing-flying:
- 13. Dès-le-principe-substantiel du-jour celui-là, alla Noah, et-Shem-et-Ham-et-Japheth, productions-dc-Noah, et-la-faculté-volitive de-Noah, et-les-trois-facultés-physiques des-productions-à-lui, ensemblement, devers-la-thebah (l'asile mutuel):
- 14. Eux-mêmes! et-toute l'animalité selon-l'espèce-sienne; toutquadrupède selon-l'espèce-sienne, et-tout-reptile rampant sur-laterre, selon-l'espèce-sienne, et-toutvolatile selon-l'espèce-sienne: toutechose-courant, toute-chose-volant:

<sup>\* 13.</sup> Dryd, des-le principe-substantiel..... Ce mot qui se représente en cet endroit, est assurément placé d'une manière très-singulière. Il offre quelque matière à réflexion. De quelque manière qu'on veuille l'entendre, jedéfie pourtant qu'on vienne à bout d'y voir ni du bois, ni des os, ni un arbre, suivant l'interprétation que les hellénistes lui ont donnée en d'autres circonstances. Voy, les \*.9 et 23 du ch. II.

רשלשרו בשר et-les-trois facultés-physiques....... On peut remarquer encore avec quelle constance Moyse distingue le mot אשרות א appartenant à la femme intellectuelle de Noë, du mot שווים, approprié aux épouses de ses fils.

peuple, peint assez bien l'effet du signe collectif , ajouté à la préposition désignative Tot le il en lest de même de l'abréviation anglaise together em.

<sup>#. 14</sup> et 15. Tous le termes en ont été expliqués, ou n'offrent aucune difficulté.

זיבאר אל־נחאל 15. Wa-iaboaou æl-Noah æl-ha-thebah, shenaim shenaim mi-chol ha-bashar àsher b'ô rouah haiim.

באשר צוא אתו אלחים ויסגר יהוה

eding year of december to there

זכר הנקבה כוכל 16. W'ha-bàim, zachar w-nekebah mi-chol-bashar baou ch'asher tziwa aoth-ô Ælohîm: wa-issegor іноли ba-had-о.

Contraction of the first entered to the con-

grade turge, de dicen

Wa-ihi ha-mabboul arbahim iom hal-ha-aretz: wa-irebou hamaîm, wa-ishæouæth-ha-thebah, wa-tharam me-hal-ha-aretz,

The contract of

i

ערר 16. אינדין, au-moyen-de-l'éloignement-sien...... Les hellénistes qui avaient sans doute leurs raisons pour dérober au vulgaire les idées théosophiques du Sépher, prirent le parti de faire ici de IHOAH, une espèce de portier qui ferme la porte sur Noë: xal antens aupustion est espece autor: idée tout-à fait ridicule, que le traducteur latin n'a pas manqué de copier, « et includit eum Dominus deforis » ; mais le verbe hébraïque ainsi que les analogues chaldaïque, éthiopien, arabe, signifient tous s'éloigner, s'en aller, s'éclipser: ce qui prouve que la racine 71, qui développe, en général, toutes les idées relatives au temps, et aux choses temporelles et transitoires, apu aussi exprimer un éloignement, un départ, une éclipse, une disparition. Dans le cas dont il s'agit, cette racine, prise dans ce dernier sens, est infléchie par l'article médiatif 3, et suivie de l'affixe nominal 1. companie of plantage

א. 17. ארבו, et-elles-se-quaternisèrent...... J'ai cru devoir hasarder ici ce mot pris de la langue des nombres; pour faire sentir la lorce de la racine בין, sur laquelle s'élèvent également et le nom de nombre ארבעים qui exprime la durée de la grande intumescence des eaux, et le verbe qui en caractérise l'action: יייי מוני אייי פון איייין אייין איייין אייין איייין איייין איייין איייין אייין איייין אייין איייין אייין אייין אייין אייין אייין אייין איייין אייין אייין אייין אייין אייין איייין אייין אייין אייין אייין איייין אייין איייין איייין איייין איייין איייין איייין אייייין אי

### VERSIONS LITTÉRALES : NOTES. Ch. VII.

- 15. And-they-went towards-Noah, (nature's rest) towards-thesheltering-abode, twains by-twains, from-every-corporeal-shape whichhas in-it-self breath of-lives.
- 16. And-thus-going, male andfemale from-every-bodily-shape, they-went according-to-what hadprescribed to-him-self HE-the-Gods: and-he-shut-up, IHOAH, bythe-removing-him-self.
- 17. And-it-was, the great-swelling four-tens of day upon the-earth; and they did quaternify (multiply themselves) the waters; and they bare the the the which was raised from over the earth.

15. Et-ils-allèrent devers-Noute (le repos de la nature) vers-la-re-traite-inaccessible deux à-deux, detoute-forme-corporelle, qui-a danssoi souffle-des-vies.

207

- 16. Et-les-allans, male et-femelle, de-toute-forme-corporelle, allèrent suivant-ce-qu'avait-prescrit cela-même à-soi Lur-les-Dieux: et-il-conclut, іноли, au-moyen-del'éloignement-sien.
- 17. Et elle-sut, la-grande-intumesoence, quatre-décupies de-jour sur-la-terge; et-elles-se-quaternisèrent (se multiplièrent) les-eaux; et-elles-portèrent la-thebah qui-sutenlevée-de-dessus la-terre.

pay a many maker the enquiremental

positive, mouvement actif, au futur rendu passé par le signe convertible a Ce verbe s'attache à la racine w, dont j'ai parlé en donnant l'étymologie du nombre six www. \*\* 3, ch. V. Il peint une sorte de libration, de support en équilibre.

d'action ou de mouvement au moyen designe proprement cette sorte d'action ou de mouvement au moyen desquels une chose parcourt ou remplit une étendué, une place qu'elle n'occupaît pas auparavant. Il se compose du signe du mouvement propre , uni à celui de l'action extérieure et plastique.

\*. 18. 1751, et elles-prévalurent-acce force.... On peut revoir au so té du ch. VI ce que j'ai dit touchant le mot fameux 1752. Ce mot signifiant, d'après son exacte étymologie, un homme supérieur, un haut-buron, un nuitre, le verbe qui s'en forme doit exprimer l'action de prévaloir, de

יוֹבְּעִר הַבְּנִים וַיּרְבּּג בְאָד על-הָאָעֶץ 18. Wa-ighebbrou ha-maim wa-irebbou mæðd hal-ha-aretz: wa-the-lech ha-thebah hal-phenei ha-maim,

20. Hàmesh heshereh ammah mil-בְּמִים דִיְּכְפוּ הֶּדְּרִים: mahelah gabrou ha-maim waiechussou he-harim.

ב וַיִּגוַע בְּלְּבָשֶׁר הָרְמֵשׁ עַלְּהָאֶרֶץ בּ בְּעוֹף וּבַבְּהַמָּה וּבַחַיִּה וּבְבָּלִיהַשְּׁרֶץ הַשְּׁרֵץ עַלִּיהַאָּרֵץ וְבֵּלְ תָאֵרָם וּ

ביירן 21. Wa-ighewah chol-bashar ha-romesh hal-ha-aretz ba-hôph babehemah w'ba hafah w-b'cholha-sheretz ha-shoretz hal-haaretz w'chol-ha-Adam.

dominer, d'agir, de commander en maître, etc. Ce verbe est employé ici selon la forme intensitive, ce qui augmente sa force,

\*. 19 et 20. Les termes n'offrent aucune difficulté dans le sens propre. Le sens figuré découle de tout ce qui a été dit précédemment.

על אין. אין אין Ainsi-expira.... Le verbe radical אין tel qu'il est employé ici, indique une dissolution totale du système organique, dont la racine אין est le symbole. Le signe אין matérialisé par l'addition du signe אין, fait ainsi passer cette racine de l'état de la vie organique à celui de la vie inorganique, ou de la mort matérielle. Je prie le Lecteur attentif de se rappeler que ce même verbe a déjà tixé notre attention au 1/1. 3 du ch. 111.

### VERSIONS LITTÉRALES: NOTES. CH. VII.

- 18. And-they-prevailed-intensely, the-waters; and-they-did-quaternify (encrease themselves) at-their-highest-rate, upon-the-earth: and-it-moved-to-and-fro, the-thebah, on-the-face of-the-waters.
- 19. And-the-waters prevailed at-their-highest-rate so-much uponthe-earth that-were-covered all-thehills upper-most which-were-below the-whole-heavens.
- 20. Fifteen of-mother-measuring from-over-above, prevailed-the-waters: and-were-quite-covered the-hills.
- 21. Thus-expired (was dissolved) every-corporeal-shape moving on-the-earth, in-the-fowl, and-in-the-quadruped, and-in-the-life-earth-born, and-in-the-whole-worm-life creeping-along, on-the-earth; and-the-whole-collective-Man, (mankind).

18. Et-elles-prévalurent-avecforce, les-caux, et-se-quaternisèrent (augmentèrent) autant-que-possible sur-la-terre : et-elle-se-mouvait-en-tous-sens, la-thebah, surla-face-des-caux.

200

- 19. Et-les-caux prévalurent autant-que-possible tellement-que, sur-la-terre, furent-couvertes toutes-les-montagnes supérieures lesquelles-étaient en-bas de-tous-les-cieux.
- 20. Quinze de-mesure-mère pardessus-le-haut, prévalurent leseaux: et-furent-couvertes-entièrement les-montagnes.
- 21. Ainsi-expira (disparut) toute toute-forme-corporelle se-mouvant sur-la-terre, dans-le-volatile, et-dans-le-quadrupède et-dans-l'existence-animale et-dans-toute-l'originante-vie vermiforme, sur-la-terre; ainsi-que-tout-l'Homme-universel (le règne hominal).

qui suit avec un esprit impartial le développement de ces Notes, de voir qu'il est impossible que le mot DIN ait une autre signification que celle que je lui ai donnée, d'Homme-universel ou de règne-hominal. Si ce mot indiquait simplement un homme, comme les hellénistes et les autres interprètes l'ont fait entendre en cet endroit, qu'est-ce donc que Moyse aurait voulu dire par le mot 70 tout qu'il y réunit au moyen de l'article

באפיר בשבות רוח חיים באפיר chol asher nishemath - rouah haîim b'aphaî-ô, mi-èhol asher מַכֹּל אשר בחרכה מתר: b'harabah methou.

על-פני אתרכל-היקום אשר על-פני 23. Wa-immah æth-chol-ha-iekoum רעוף השבוים ויפוחו בון הארץ וִישַאַר אַרְ־נֹחַ וָאַשַר אַתוּ בּתַבה:

åsher hal-phener ha-ådamah, me-Adam had-behemah had-remesh w-had-hôph ha-shamaîm : waîmmahou min-ha-âretz: wa-îshaær ach Noah w'asher aith o bathebah.

déterminatif 7? Est-ce que lorsqu'il s'agit de mourir, d'expirer, par l'effet d'une effroyable catastrophe, un homme peut se diviser? N'est-il pas plus naturel d'entendre ici, même au sens propre, que tout le genre humain expira, que de se donner la torture pour trouver un hébraïsme, là où la phrase est toute simple; ou bien de changer le mot comme le traducteur latin qui dit « universi homines » tous les hommes? ne pouvant pas s'élever jusqu'à voir « omnis universus Homo » tout-l'Homme universel, qui aurait exactement rendu l'hébreu.

\* 22. アンピュ, un étant-élevé...... On peut revoir ce que j'ai dit au \* 7 du ch. II.

בחרבה, dans-le-désastre..... J'ai peine à concevoir comment il est possible que tous les traducteurs, sans exception, aient manqué le sens de ce mot, tant il était facile. Sa racine T est évidente; elle s'unit au signe de l'action intérieure 3, pour exprimer un ravage, une extermination, une désolation, un fléau. En lui donnant le sens d'un désert, d'un sol aride, et même simplement de la terre, comme le traducteur latin, ils ont fait dire à Moyse une chose oiseuse et ridicule. Ce ne furent pas les habitans seuls des deserts ou des terreins arides qui périrent, mais tous les êtres quelconques qu'en veloppa, que frappa à la fois ce désastre, ce fléau dévastateur.

# VERSIONS LITTÉRALES : NOTES. Cn. VII.

- 22. All that-had a-being-exalted (an essence) of-the-breath of-lives in-the-spiritual-faculty hisown among-the-whole that-underwent the-wasting-havock (the flood) they-died.
- 23. And-he-washed-off (1HÔAH) even the selfsameness of the whole standing plastick nature which-was on-the-face of-the-adamick, from-mankind, to-the-quadrupedly-walking, the-creeping-one, the-fowl of-heavens; and-theywere-washed-off from-the-earth: and-there-remained only-Noah (nature's rest) and-what-was to-gether-him in-the-sheltering-ahode.
- 22. Tous-les-êtres qui-avaient un-étant-élevé (une essentialité) de l'esprit-des-vies dans-la-faculté-spirituelle-à-eux, parmi-tous-ceux quiétaient dans-le-désastre (atteints par le fléau) ils-moururent.
- 23. Et il-csaça (IRÓAH) l'ipséitémême-de-toute-nature-plastique substantielle, qui-était sur-la-face de-l'élément-adamique, depuis-legenre-humain, jusqu'au-genrequadrupède, au-reptiforme, auvolatile des-cieux: et-ils-furent-effacés-de-la-terre; et-il-resta sculement-Noah (le repos de l'existence élémentaire) et-ce-qui-était ensemble-lui dans la-thebah.

ל. 23. האדמה, de-l'élément-adamique...... Un Lecteur attentif aura dû s'appercevoir que dans la narration du déluge, Moyse n'emploie pas indifféremment le nom d'adama, אדמה, la terre primitive, homogène, l'élément adamique, et celui d'artz, ארץ, la terre proprement dite. L'action de la Divinité s'exerce particulièrment sur âdama; l'action du fléau, toujours sur ârtz. Il y a dans ce verset une opposition admirable entre ces deux mots. La Divinité, dit Moyse, efface l'ipséité même, l'objectivité des êtres corporels sur la face d'adama, l'élément adamique; et tous les êtres corporels sont effacés sur artz, la terre élémentaire. Il y aurait ici beaucoup de choses à dire; mais c'est précisément cette multitude de choses qui embarrasse ma plume, et l'arrête. Je ne pourrais en entreprendre l'exposition sans m'engager dans un long commentaire, et sans sortir de mon emploi de simple traducteur. Peut-être pourrai-je un jour réparer mon silence à cet égard. Il a fallu d'abord rétablir le sens des mots, et faire connaître le texte hébraïque dans sa pureté; mais ce texte une fois connu, il sera sans doute important d'examiner la doctrine qu'il

בְּיִּנְיִם עַל-חַאָרֶץ חֲבִישִׁים 24. Wa-ighebbrou ha-maim ħal-ha-aretz hamishim w-math iôm.

renferme, afin d'en approfondir toutes les pensées. C'est ce que je compte faire, si mon travail, accueilli par les vrais savans, leur paraît utile à l'avancement des scienses, et au bien de l'humanité.

רשאת, et-il resta...... Le mot איש s'applique proprement à cette sorte de résidu qui tombe au fond d'un vase, après qu'une liqueur agitée s'y est mise en équilibre. Il se compose de la racine איש ou איש, qui développe toutes les idées de mesure et d'équilibre, jointe au signe du mouvement propre . Le verbe qui en dérive, appliqué ici à Noah, le repos de l'existence naturelle, est tout-à-fait digne d'attention.

ì

A qui renferme toutes les idées de restriction, de compression, de resserrement sur soi-même, dont Moyse fait usage, comme d'une relation adverbiale, en la réunissant, par un tiret, au nom de Noah. Cet Ecrivain hiérographe ne néglige aucun des moyens que lui présente sa langue, pour éclairer l'esprit du Lecteur, et pour l'initier dans des mystères qu'il ne veut pas entièrement

VERSIONS LITTÉRALES : NOTES. CH. VII.

24. And-they-prevailed, thewaters, upon-the-earth, five-tens and-one-hundred of-day (periodical light).

24. Et-elles-dominèrent, leseaux, sur-la-terre, cinq-décuples et-une-centaine de-jour (manifestation lumineuse).

divulguer. Ce simple tiret forme, en cette occasion, une figure hiéroglyphique, dont la traduction est impossible. L'emploi de cette figure est
assez fréquent dans la langue de Moyse, et demande à être médité. On
peut en voir un exemple frappant au \*. 13 de ce chapitre; lorsque l'écrivain hiérographe, voulant faire entendre que les trois productions de
Noë, Shem, Cham et Japheth, qui se renferment avec lui dans la Thebah; ne sont point trois êtres distincts, mais une tryade unique, les
lie ensemble; et de leurs trois noms réunis, ne forme qu'un seul nom:

TETTUTE L'EXECTION :

«Il alla, Noah, (dans la thebah) et-Shem-et-Chamet-Japheth». Or, cette tryade, ainsi représentée hiéroglyphiquement, est
précisément, à l'être cosmogonique appelé Noë, ce que sont à tous les
corps naturels, les trois dimensions géométriques.

\*. 24. Tous les termes en sont connus.

# ספר בראשית ח.

### SÉPHER BERÆSITH: h.

וֹיוָכֶר אַלְהִים אַת־נֹח וַאַת־כֵּל הְחִיה . Waîzeèhar Ælohîm æth-Noah w'æth-èhol-ha-hafah w'æth-èhol ha-behemah åsher åith-ô bathebah: wa-iahober Ælchîm rouah hal-ha-aretz, wa-fashochou ha-maîm.

ì

1

Wa-issachrou maheinoth thehoûm wa-arubboth ha-shamaim wa-icchalla ha-gheshem minha-shamafra.

אל. ז. פוזכר, et-il-se rappela..... En donnant l'étymologie du mot זכר mâle, au \*. 27. du ch. I, j'ai parlé de la racine 73 qui en forme la base, et qui, comme je l'ai dit, caractérise tout ce qui est apparent, éminent, tout ce qui grave, ou sert à graver; tout ce qui est de nature à conserver la mémoire des choses. Il est remarquable que cette racine gouvernée par le signe démonstratif , dévéloppe d'un côté l'idée de la masculinité, et de l'autre celle de la mémoire; car le mot אָרֶר, qui signifie proprement mâle, désigne au figuré cette faculté de l'entendement humain qui conserve l'empreinte des sensations, les images, et les traces des idées : mais, ce qui n'est pas sans doute moins remarquable, c'est que, dans une langue en apparence très-éloignée de l'hébreu, la langue celtique, dont la française tire son origine par le tudesque et le latin, une même racine a également développé autrefois ces deux idées, de masculinité et de mémoire, qui paraissent aujourd'hui si dissemblables. Cette racine est AL représentant tout ce qui est élevé, non seulement en celte, mais en

- t. And he-remembred, He-the-Gods, the-selfsameness-of-Noah, and-that-of-the-whole-earth-born-existence, and-t at-of-all-the-quadruped-kind, which-were to-gether-him in-the-thebah (the sheltering abode): and-he-caused-to-e-over, He-the-Gods, a-breath on-the-earth: and-they-were-checked, the-y-ters.
- 2. And-they-were-shut-up thesprings of-the-deep's-infinite-potential-power, and-the-multiplying-quaternions of-heavens: and-was-v-holly-exhausted themassy-shower (the watterish atmosphere folling down) from-theheavens.
- 1. ET-il-se rappela, Lui-les-Dieux, la-séité-de-Noah, et-celle-de-toute-l'existence terrestre, et-celle-de-tout-le-genre-quadrupède, qui-étaient ensemble-lui dans-la-thebah (la place de refuge): et-il-fit passer-d'une-extrémitité-à-l'autre, Lui-les-Dieux, ûn-soufile sur-la-terre: et-furent-resserrées-en-elles-mêmes les-eaux.
- 2. Et furent-fermées les sources de-la-puissance-d'être indéfinie, et-les-forces-quaternisantes-multiplicatrices des-cieux: et-fut-entière-ment-consommée la-chute-d'eau (l'atmosphère épaissie tombant) des cieux.

hébreu, et dans toutes les langues antiques. Or, cetre racine gouvernée par le signe emphatique P ou PH, a donné pal, ou phal, d'où dérive en français, l'ancien mot pal, changé en pieu, et en latin, le mot « phallus », imité du grec φαλλὸς, qui, comme on sait, caractérise le signe de la masculinité. Mais chez les Celtes, un pal, était une sorte de pieu monumental élevé dans un lieu quelconque pour servir de raliement : de là le mot appel, et les verbes français appeler et rappeler.

קרבה, et-il-fit-passer-d'unc-extrémité-à-l'autre....... Le verbe אושט, et-il-fit-passer-d'unc-extrémité-à-l'autre....... Le verbe אושט, וועכר dire proprement, passer outre, aller au-delà, transhumer. J'ai été obligé d'en changer la forme qui est positive, en hébreu, pour faire sentir la force du mouvement superactif, rendu actif dans cette circonstance.

יום:

זישטר הַפַּיִים מֵעַל הָאָרֵץ הַלוֹדְּ וְשוֹב 3. Wa-fashubou ha-maim ma-hal

ha-aretz halôch wa-shôb wa-iahesserou ha-maim mi-ketzeh hamishîm w-math iôm.

אשכה, et elles furent resserrées en elles mêmes ..... La racine או, qui développe toutes les idées de répression, de compression, de resserrement sur soi-même, régie par le signe du mouvement relatif w, forme le verbe dont il s'agit ici שׁכך ou ישׁכך: ce verbe peint de la manière la plus vive l'action du souffle divin sur l'intumescence aqueuse : car il ne faut point oublier, que c'est par une suite même de l'éloignement de ce souffle, que les eaux avaient été dilatées ; c'est-à-dire , livrées à leur propre impulsion. Il s'agit maintenant de rétablir l'équilibre rompu; et c'est ce que Moyse exprime admirablement par l'emploi qu'il fait du verbe Ju. Je ne suis, au surplus, que le traducteur de ce grand homme. Le verbe anglais *check,* qui découle de la même source que l'hébraïque, en rend très-bien le sens dans cette occasion.

v. 2. Tous les termes en ont été expliqués. Revoyez les v. 11 et 12 du chapitre précédent. But the way of the second of the second of the

not a comment of the comment of the property . ช. 3. วายทุ, et-resistent-à-leur-premier-état..... J'ai eu souvent occasion de parler de la racine w, qui entraîne avec soi toute idée de retour et de rétablissement. Le verbe radical שונה, qui s'en forme, est employé ici selon la forme positive, mouvement actif, au temps futur rendu passé par le signe convertible à. On trouve un peu plus loin ce même verbe mis en usage au nominal, et réuni avec le verbe aller en avant, porter en tous sens, pour indiquer un mouvement contraire. Or, cette phrase singulière, בילון ושות, est très-remarquable, en ce qu'elle semble indiquer dans les mers, et dans les eaux qui couvrent la terre, en général, ce mouvement alternatif d'aller et de venir, que les physiciens modernes ont commencé à soupçonner.

Sur les quatre traducteurs originaux dont les versions sont toujours devant mes yeux, deux ont esquive le sens de cette pluase, et deux l'ont senti. Le samaritain, ne concevant pas quel pouvait être ce mouvement alternatif imprimé aux ondes, a dit en corrompant le texte,

3. And-they-restored-them-selves - as - formerly, the - waters, from-over-the-earth, by-the-going-off and-the-coming-back: and-they-with-drew (they shrunck) the-waters, at-the-end of-five-tens, and-one-hundred of-day (manifested universal light).

· 3. Et-revinrent-à-leur-premierétat les-eaux de-dessus-la-terre dumouvement d'aller-en-avant et-derevenir-sur-soi : et-elles-se-retirèrent-en-elles-mêmes, les-eaux, au-bout-de-cinq-décuples et-une centaine de-jour (de manifestation lumineuse, universelle).

ה.....מולים לארץ לארץ לארץ לארץ לארץ. elles-allèrent, et-revinrent, et-s'a-baissèrent, les-eaux..... ce que les hellénistes, fidèles à suivre le sens le plus vulgaire, ont imité. Mais le chaldéen, plus attaché au texte, très-clair en cet endroit, a traduit ..... אולין ותיכין. et-elles-se-restituèrent-en-leur état-primitif, les-eaux..... allantes et-revenantes-alternativement...... En quoi il a été suivi par l'auteur de la Vulgate.

ארקסקרן, et-elles-se-retirèrent-en-elles-mêmes...... La racine און, et-elles-se-retirèrent-en-elles-mêmes...... quelle s'élève le verbe dont il s'agit ici, mérite l'attention du Lecteur; elle peut servir à le faire pénétrer de plus en plus dans la pensée de Moyse, touchant les causes physiques du déluge. Cette racine se compose du signe de l'existence élémentaire 7, image du travail de la Nature, réuni au signe du mouvement circulaire, et de toute circonscription. Elle développe dans son état verbal, l'action de faire effort sur soi-même; d'éprouver un sentiment de tristesse et de contrition ; de se contracter. Le signe du mouvement propre 7, en se joignant à cette racine pour former le verbe dérivé Ton, ne fait qu'ajouter à la force de cette expression, que l'anglais shrack, rend assez exactement. J'observe que l'écrivain hiérographe, après avoir déployé toutes les ressources de la Langue hébraïque pour peindre la dilatation et le gonflement des eaux, ne néglige aucun des moyens qu'elle offre, tant dans le sens propre que figuré ou hiéroglyphique, pour rendre avec la même énergie leur resserrement et leur contraction.

\*. 4. 1771, et-elle-se-reposa..... Ce n'est point sans dessein que Moyse emploie le verbe 1712 comme sortant de la même racine que le nom de Noah, pour exprimer le repos de la thebah qui porte ce personnage cosmogonique.

יַתְּנַחֹרָשְׁרָשׁרָשׁרָשׁרָשׁבִּעיבְּשׁבעה־ 4. Wa-thanah ha-thebah b'ha-hodesh עשר יום לחדש על הדי אררט:

ha-shebihi bi-shibehah-hashar fôm la-hodesh hal-hareî Ararat.

השביעי le-septième...... J'engage le Lecteur, curieux de pénétrer dans la profonde pensée de l'écrivain hiérographe, de redoubler d'attention. Qu'il n'oublie pas surtout que, dans un ouvrage de la nature de celui-ci, sorti des sanctuaires égyptiens, tous les mots sont calculés, sont placés avec réflexion. J'ai pris soin de lui expliquer, autant que je l'ai pu, le sens de la décade hébraïque. Les noms de nombre renferment ici de grands mystères; ils sont loin, comme l'ont pensé les traducteurs vulgaires, de se borner à de froides dates. Il faut les examiner. Il faut se rappeler, par exemple, que le nombre sept you est toujours celui de la consommation des choses et des temps. La thebah, qui s'était mise en mouvement dans le second renouvellement funaire, s'arrête dans le septième. Or, nous devons savoir aussi que le nombre deux w, est l'emblème de toute mutation, de toute transition, de tout passage d'un état à l'autre.

אררש, de-l'Ararat....Voici un mot qui m'offrirait un vaste sujet de commentaire, si je n'avais résolu de me borner a traduire. Tous les peuples qui ont conservé la mémoire du déluge, et presque tous l'ont conservée, n'ont pas manqué de rapporter le nom de la prétendue montagne sur laquelle se reposa la thebah mystérieuse, qui portait dans son sein l'espoir de la nature, et les germes d'une nouvelle existence. Nicolas de Damas, cité par Josephe, l'appèle le mont Barris, nom qui n'est pas très-éloigné de celui de Syparis ou Sypara, que Berose donnait à cette ville du soleil, dans laquelle un monarque assyrien, prêt à subir la catastrophe du déluge, avait déposé les archives du Monde. On sait assez que les Grecs appelaient λυχορεὸς, le mont lumineux , le lieu du parnasse où s'était arrêté Deucalion; mais peut-être ignore-t-on que les Américains avaient aussi une montagne célèbre, sur laquelle ils assuraient que s'étaient réfugiés les débris du genre humain, et dont ils avaient consacré le nom par l'érection d'un temple dédié au soleil. Ce nom était Olagmi. Il me serait assurément très-facile de prouver que ces nons ont tous un rapport plus ou moins direct avec le cours de la lumière; mais, sans invoquer', en ce moment, d'autres langues que l'hébraique, contentonsnous d'examiner le mot qui fait le sujet de cette note; et dans lequel

4. Et-elle-se-reposa, la-thebah, dans-le-renouvellement-lunaire le-septième, au-dix-septième jour de ce-renouvellement, sur-les-sommets de-l'Ararat (le cours réfléchi de la lumière).

des savans irréfléchis ont eu le malheur de voir un objet de terreur ou de malédiction.

Ce mot est composé des deux racines DIN : la première IN est connue : c'est la lumière et toutes les idées quis'y rapportent. La seconde DI, formée des signes du mouvement propre et de la résistance, caractérise un cours accompagné, infléchi ou dirigé par une chose quelconque. De là, le verbe chaldaïque DIT, concourir avec une chose, la suivre dans son cours; la diriger; comme la lumière ou l'eau, par exemple : de là, le mot hébren DIT, un canal, un conduit, une promenade; de là, le dérivé syriaque 2022, une inflexion, une réflaxion, etc.

On sent assez, d'après cette explication, que le mot אהרט ne signisie pas le mont de la malédiction ou de la terreur, comme ou l'a cru sans examen; mais hien celui du cours réstéchi de la lumière; ce qui est fort différent. Au reste, il est bon de savoir que le traducteur samaritain, le plus ancien interprète de Moyse, n'a point rendu le mot par une simple transcription de caractères, comme il semble qu'il aurait du le faire, s'il eût pensé que c'était simplement un nom propre de Montagne; mais il l'a traduit pan le mot AMTIAN, qui en diffère entièrement. La ressemblance de ce mot avec le nom antique de l'île de Ceylan, Serandip, en langue samscrite, Sinhala-dwip, a fait penser à quelques savans que Moyse avait, peut-être désigné un rocher fameux qui domine sur cette île, et où les Brahmes assurent que Rouddha ou Rama, a laissé l'empreinte de son pied: mais, sans combattre tout à-fait cette opinion, je ferai remarquer que ce mot paraît se composer de mots chaldaïques et samaritains, KITO, axe, roue, orbe; et סיב ou כוב, effluence, émanation; en sorte qu'il offre une traduction assez exacte du sens que j'ai donné au mot אררט: c'est-à-dire, qu'au lieu de signifier simplement le cours réstéchi de la lumiere, il signifie وبالغيري والقيف ومعمه الإواما فالرا l'orbe de l'effluence lumineuse.

COSMOGONIE DE MOYSE:

228

לוד וחסור עה החבש 5. W'-ha-maim haiou haloch w'hassôr had ha-hodesh ha-hashîrî: ba-hashîrî b'æhad l'hodesh nirâou râshei he-harîm.

> Barry Brand Street Special Control of the A. Garage to likeming

- ריהי מקץ ארבעים יום וישתחנת אחד. Wa-ihi mi-ketz arbahim iom : wa-îphethah Noah æth-hallôn ha-thebah Asher hashah.

A CARRY STATE

א. 5. העשירי, le-dixième..... Nous savons que le nombre dix, עשר, est celui de la puissance aggrégative, de la force efficiente élémentaire. Les mots qui composent ce verset, et en général tous ceux de ce chapitre, sont choisis avec un tel art, le sens propre y est lié et confondu d'une manière si intime avec le sens figuré et le sens hiéroglyphique, qu'il est impossible de les séparer, sans les affaiblir ou les détruire. Nulle traduction ne peut rendre la force de l'original. Il faudrait, pour y parvenir, trouver des mots qui renfermassent toujours trois idées distinctes; ce qui ne se peut pas dans nos langues modernes, où la séparation entre les trois significations, a été faite, dès long-temps, à l'aide de dérivés, dont l'analogie n'est plus apperçue. Ainsi, par exemple, comment faire entendre tout ce que Moyse entend par ces mots: .? ראשי ההרים. le sens propre est, les têtes, les sommets des montagnes; le sens figuré, les principes, les commencemens des grossesses; le sens hiéroglyphique, les principiations des conceptions élémentaires. Tout ce que je puis faire, quand il se présente de ces difficultés, c'est de louvoyer, pour ainsi dire, entre les trois sens, en fournissant au Lecteur tous les moyens possibles de les pénétrer, s'il veut s'en donner la peine

א. ל. ז'הח. L'ouverture..... Tel que ce mot est écrit avec le caractère ה initial, il ne paraît pas avoir un autre sens que celui d'ouverture, étant

- 5. And-the-waters were bythe-going-off and-by-the-withdrawing, till-the-moon-renewing the-tenth: and-in-that-tenth, bythe-first of-the-renewing wereseen the-heads of-the-hills (the principles of nature's pregnancies, the foremost elementarities).
- 5. And-it-was, at-the-determined-end of-the-great-quaternion of-day that-he-unfastened, Noah, the-opening of-the-thebah, which he-had-made. A second of the s
- 5. Et-les-eaux furent du-mouvement-d'aller-en-avant et-de-celui-de-se-retirer-en-elles-mêmes, jusqu'au renouvellement-lunaire le-dixième; et-dans-ce-dixième, au - premier du - renouvellement furent-vues les-têtes des-montagnes (les principes des enfantemens naturels, les prémices des élémens).
- 6. Et-ce-fut à la fin déterminée du-grand-quaternaire de-jour, qu'il-dégagea, Noah, l'ouverture de-la-thebah, qu'il-avait-faite.

dérivé de la racine 717, qui développe l'idée d'une distension, d'une solution, d'une séparation opérée de force; mais si, comme il se pourrait fort bien, ce caractère initial n'avait été dans l'origine que l'article déterminatif 7, que la négligence de quelques copistes aurait fait confondre avec son analogue 11, alors le mot 11,7, au lieu de signifier une ouverture, signifierait une lumière nocturne, une veilleuse; c'est-àdire, une lampe destinée à passer la nuit, et que Noë aurait d'abord dégagée de la Thebah pour s'éclairer dans les ténèbres.

Je saisis cette occasion, qui peut-être a plus d'importance qu'on ne pense, pour faire remarquer au Lecteur, que le mot français lune, formé sur le latin « luna », est dérivé du mot 717, dont il est question dans cette note, et qu'il veut dire, comme je l'ai indiqué, une lumière nocturne, une veilleuse. L'analogue arabe, employé comme verbe, exprime l'action de colorer, d'orner, de distinguer, etc.

א. ז. דערב, l'Erebe!!! Je sais bien que les hellenistes, et après eux, l'auteur de la Vulgate latine, n'ont vu dans l'Erebe, dans cet Erebe si fameux des cosmogonies antiques, qu'un simple corbeau; transformant allisi une idee vaste et mysterleuse en une idee mesquine et ridiישׁלָח אֶת־הַעֹרֶב וַיִּצֵא יָצוֹא וְשׁוֹב 7. Wa-ishallah æth-ha-horeb wa-יבשת הפים בועל הארץ:

fetzá fetzőá wa-shób had ibosheth ha-maim me-hal ha-arctz.

וישלחאת היונה באתו 8. Wa-ishallah æth-ha-ionah meaith-ò li-raoth hokallou ha-maim me-hal phenei ha-adamah.

cule: mais je sais aussi que ces mêmes hellénistes qui travaillèrent à la version qui porte le nom des Septante, Esséniens, et par conséquent initiés dans la loi orale, pénétraient assez avant dans le sens hiéroglyphique du Sépher, pour n'être point dupes d'une pareille métamorphose. On ne peut les lire avec quelque attention, sans découvrir leur embarras. Ne sachant comment pallier les retours périodiques de cet oiseau prétendu, et craignant que la vérité n'éclatât malgré eux, ils prirent le parti de changer tout-à-fait le texte orignal, et de se délivrer de cet Erebe qui les offusquait, en disant que le corbeau étant sorti, ne revint plus, οὐκ ἀνέςρεψεν. Mais, dans cette circonstance, tout trahit leur fraude pieuse. Le texte samaritain s'accorde avec le texte hébraïque, et le met à l'abri de toute atteinte ; la Version samaritaine et le Targum chaldaïque, disent également que l'Erebe, mis en liberté, prit un mouvement alternatif de sortie et de rentrée; enfin, St-Jérôme, forcé de reconnaître cette vérité, ne peut qu'affaiblir la force de la phrase, en disant, sans doubler le premier verbe, et en changeant leur modification temporelle, « qui egrediebatur et revertebatur ».

Il faut se souvenir, pour dévoiler toute la profondeur de cette expression hiéroglyphique, que cet Erebe ne fut mis en liberté, et ne prit ce mouvement périodique, qu'après le dégagement de la lumière nocturne, dont il est question au verset précédent.

אינה, l'Iônah...... Voici encore un embleme fameux dans les Cosmogonies antiques; emblème, que les interprétes grees et latins ont encore présenté sous le moindre de ses caractères : sous celui d'une

- 7. And he-let-out what-constitues *Ereb* (the westerly darkness) that-issued-forth by-the-issuing and-periodicaly-repairing, till-the-drying-up of-the-waters from-off-the-earth.
- 8. And-next-he-let-out the-selfsameness of *Iona* (the brooding dove, nature's plastic pover) from-his-own-self to see if they-became light, the-waters, from-over the-face of-the-adamick.
- 7. Etil-laissa-aller (il làcha) cequi-constitue-l'*Erebe* (l'obscurité occidentale) qui-sortit du-mouvement-de-sortir et-de-revenir-périodiquement jusqu'au desséchement des-eaux de-dessus-la-terre.

231

8. Et-ensuite-il-laissa-aller cequi-constitue-l'*l'énah* (la colombe génératrice, la force plastique de la nature) dehors-d'avec lui; pour voir-si-elles se-faisaient-légères, les-eaux, de-dessus la-face-de-l'élément-adamique.

colombe. Il est bien vrai que le mot hébreu אָנָה, signifie une colombe; mais c'est de la même manière que le mot אַרכ, signifie un corbeau: c'est-à-dire, que les noms de ces deux oiseaux leur ont été donnés. dans un sens restreint, par une suite des analogies morales ou physiques, qu'on a cru remarquer entre la signification primitive attachée aux mots אונה et les qualités apparentes du corbeau et de la colombe. La noirceur de l'Erebe, sa tristesse, l'avidité avec laquelle on croyait qu'il dévorait les êtres qui tombaient dans son sein, pouvaient. elles être mieux caractérisées que par un oiseau ténébreux et vorace tel que le corbeau? La blancheur de la colombe, au contraire, sa douceur, son inclination à l'amour, ne semblaient-elles pas inviter à la choisir pour être l'emblème de la faculté génératrice, de la force plastique de la Nature? Il n'est pas un de mes Lecteurs qui ne sache sans doute, que la colombe fut le symbole de Sémiramis, de Derceto, de Mylitta, d'Aphrodite, de Vénus, de tous les personnages allégoriques auxquels les anciens attribuaient la faculté génératrice, représentée par cet oiseau. Cet emblème paraît avoir éte connu, dès les plus anciens temps, par les Brahmes, par les Chaldéens, et même par les Prètres Sabéens de l'Arabie. On sait qu'à l'époque où Mohammed entra victorieux dans Mekka(la Mecque), il fit briser par les mains d'Ali, une image de la colombe sculptée dans le temple de cette ville célèbre. Enfin, il ולא מצאה היונה מנוח לכף-רגלה 9. ותשב אליו אל החבה כי בים על-פני

W-loà matzâh ha-îônah manôah l'chaph-raghel-ha, wa-thashab ælaî-ô æl+ha-thebah chi-maîm hal-phenei chol-ha aretz wa-ishelah iad-o, wa-ikkah-ha wafiaba aoth-ha ælaî-ô æl-ha-thebah.

and a group of time suffit d'ouvrir un livre antique, traitant des mystères religieux, pour y trouver des traces de la vénération des peuples pour la colombe. L'Assyrie était particulièrement caractérisée par cet oiseau, et l'on peut même inférer d'un passage d'Isaïe (\*. 6, ch. XX), qu'il servait d'enseigne aux Assyriens. Mais revenons à son nom hébraïque, dont il

nous importe d'avoir l'étymologie.

Il est évident que le nom de l'Ionie, le nom de cette contrée fameuse, que l'Asie et l'Europe réclament également, découle de la même source que le mot qui nous occupe, 7132. Le chaldarque et l'hébreu יוֹנאי סע אורי, désignent toujours la Grèce, ou ce qui lui appartient: ce sont les analogues grecs, Iwia, Iwinos. Or, si nous interrogeons la Grèce, sur le sens intime du nom qu'elle se donne à elle-même, nous trouverons qu'elle attache au mot lavous, toutes les idées de molesse, de douceur, de langueur amoureuse, que nous attachons à celui de colombe et si nons allons plus avant, et que nous explorions en grec même, la racine de ce mot, nous verrons que cette racine, le ou les, renferme dans cette langue, les idées de terre cultivée et féconde; de sol productif; d'être existant, en général; de violette, fleur consacrée and early temped year to a might d Amount of the start on and the start

Maintenant, que trouverons-nous dans la racine hébraïque יוֹן nous y trouverons, en général, l'idée d'une chose indéterminée, mole, douce, facile à recevoir toutes les formes; et en particulier, une terre blanche, argileuse, ductile. Siy suivant notre méthode, nous poursuivons jusqu'au sens hiéroglyphique, et que nous examinions les signes dont cette racine se compose, nous trouverons facilement dans 77, la racine mysterieuse 178, où le signe de la manifestation , a remplacé le signe de la puissance & : ensorte que, si la racine 198 designe l'être indéfini, la racine 70 désignere ce même être passant de puis-sance en acte.

9. And-not it-found, Ionah, (nature's plastic power) a-place-of-rest to-bend (to impart) the-breeding-motion-its-own: and-it-returned unto-him, towards-the-thebah, because-of the-waters-being on-the-face of-the-whole-earth: and-he-put-forth the-hand (the power) -his-own; and-he-took-it-up; and-he-caused-it-to-come unto-him towards-the-the-bah.

9. Et-non-pas elle-trouva, l'Ibnah, (la colombe génératrice) unlieu-de-repos pour-infléchir (communiquer) le-mouvement-sien:
et-elle-retourna devers-lui, versla-thebah: à-cause-que les-eauxétaient sur-la-face de-toute-la-terre:
et-il-étendit la-main-sienne (sa
puissance) et-il-retira-elle; et-il-fitaller elle-même devers-lui, vers
la-thebah.

233

Avons-nous encore besoin d'autres preuves pour savoir que le mot reprime la faculté génératrice de la Nature? Nous verrons qu'en hébreu, le mot composé אביונה, signifie le desir des plaisirs amoureux; et qu'on entend par les mots יונה, un chant mélodieux, tendre, et capable d'inspirer de l'amour.

Si je suis entré dans de si grands détails sur le mot nur, c'est qu'il tient de très-près à l'histoire de la Nature, et que le Lecteur ne sera peut-être pas fâché d'apprendre que le nom de cette molle Ionie, où nous avons puisé tout ce que nous avons d'aimable dans les arts, et et de brillant dans les sciences, s'attache, d'une part, à la colombe mystérieuse de Moyse, à celle de Sémiramis; et va se perdre, de l'autre, dans cet emblème sacré appelé Yoni, par les Brahmes; Yng, par les Tao-té chinois, et sur lequel il est besoin que je tire un voile impénétrable.

\* 9. 1112, un-lieu-de-repos..... Ce mot est remarquable en ce qu'il s'attache au nom même de Noah.

pour-infléchir-le-mouvement-sien...... Ceci est une expression à double, et même à triple sens, suivant le rapport propre, figuré, ou hiéroglyphique, sous lequel on veut l'envisager. La racine τος qui en compose le premier mot, renferme toute idée de courbure, d'inflexion, de cavité : c'est, dans un sens restreint, la paume de la main, ou la plante du pied. La racine το, sur laquelle s'élève le second, développe toute idée de mouvement organique. Réunie au signe di-

ייּכֶּף אַרִים אָדְרִים אַרָּעָת יַבִים אָדְרִים זוּס. Wa-iahel hod shibehath famîm שַלח את־היונה כון התכה:

aherim, wa-iosseph shallah æthha-Iônah min-ha-thebah.

3

Ĉ

1

£ 3

I

וותבא אַלִיוֹ היוֹנה לעת ערב ורנה זו. Wa-thaboa ælaî-ô ha-Iônah l'heth עַלֵה־זַיִת טָרָף בְּבִּיהָ זַיִּדִע נח בִּי־ קלו הפנים מעל הארץ:

hereb : w'hinneh holch zaith taraph b'phi-ha wa-iedah Noah chi-kallou ha-maim me-hal haâretz.

rectif 7, elle exprime, au figuré, toute action continue, tout mouvement, tout effort du corps ou de l'âme vers un objet physique ou moral: au propre, c'est le pied, ou la trace du pied. Or, si dans le mot חנה, on ne voit qu'une colombe, on ne doit voir que la courbure de son pied dans les mots לכף רגלה: mais, si par l'un on entend, comme on le doit, une faculté génératrice, on doit entendre par les autres, la communication, l'application du mouvement générateur de cette même faculté.

וּדי, la-main-sienne...... Autre expression semblable. Si Noé est un homme de chair et d'os, comme ont seint de le croire les hellénistes, rien de plus simple que de lui faire étendre la main pour saisir un oiseau et le renfermer dans son navire : mais si c'est un personnage cosmogonique, représentant le repos de la Nature, et le conservateur de l'existence élémentaire, c'est sa puissance protectrice dont il doit faire usage pour retirer à soi une faculté qu'il a émise avant le temps. La racine 7, qui, dans un sens très-restreint, caractérise la main, désigne, dans un sens plus étendu, toute manifestation de puissance, de force exécutive, de ministère, etc.

## \*. 10. Les termes ne doivent plus arrêter.

א. וו. בעת ערב, au-temps-même de-l'Erebe....... Les hellénistes, voyant reparaître ici ce même Erebe qu'ils avaient travesti en corbeau, et duquel il avait dit positivement qu'il ne revint plus, ont pris le parti de l'ignorer entièrement. L'auteur de la Vulgate latine, ne pou-

- 10. And-he-waited yet a-septenary of-days more; and-he-added the-letting-forth of-that-same-I6-nah, from-out-the-thebah.
- Inah (the brooding dove) atthe-same-time Ereb (as a dove flying off from the raven) and-lo! a-bough of-olive-tree (an elevated product of the fiery essence) pluckt-off in-the-mouth-its-own (seized by her begetting faculty): thus-he-knew, Noah (nature's rest) that-they-lightened, the-waters, from-off-the-earth.
- 10. Et il-attendit éncore un-septenaire de jours autres; et-il-ajoutal'émission de-cette-même-*lônah*, hors-de-la-thebah.
- 11. Et-elle-vint devers-lui, l'Iônah, (la colombe génératrice) autemps-même de-l'Erebe (au retour de l'obscurité occidentale): et-voici un-rameau d'olivier (une élévation de l'essence ignée) détaché dans-le-bec-à-elle (saisi par sa force conceptive): ainsi-il-connut, Noah (le repos de l'existence) que-s'al-légeaient, les-eaux, de-dessus-laterre.

vant point faire une si grande violence au texte hébreu, s'est contente de le changer, en ne voyant plus un corbeau dans le mot אַרָר, mais simplement une partie de la journée, et en disant que la colombe était revenue le soir, « ad vesperam ». Le samaritain et le chaldéen l'avaient devancé dans cette manière d'esquiver la difficulté que les hellénistes avaient tranchée.

not 737, un-rameau-d'olivier.... C'est encore une expression symbolique, à laquelle on donne un sens relatif à celui qu'on a donné au mot 737. Voit-on dans celui-ci une colombe pure et simple, les deux autres présentent un rameau d'olivier : y voit-on une force générative de la Nature, on est conduit à entendre une élévation de l'essence ignée. Il en est de même du mot 2, qui, dans l'un ou l'autre cas, se prend pour le bec de l'oiseau, ou pour la force conceptive de l'être moral. Tel était le génie du langage égyptien, dont les sources les plus secrètes avaient été ouvertes à Moyse.

J'ai exposé dans un autre endroit les diverses significations attachées au motation, dont la racine by désigne, en général, tout ce qui est su-périeur, sublime, tout ce qui s'élève au-dessus d'une autre chose. Le mot

with the

ונייָּיֶחֶלּ עוֹה שִׁבְעָה יָבִים אֲחֵרִים וַיְשַׁלַּח נִיִּשׁלַּח נִיִּשׁלַּח אַרב־אֵלִיוֹ עוֹר: אַרריהִייּנָהוֹלְאִייִםְפָּה שׁוּב־אֵלִיוֹ עוֹר:

Wa-siahel hôd shibehath famim aherim wa-shallah æth-ha-lônah, w'loa fassephah shoub-ælai-ô hôd.

Warshi b'ahath w'shesh-maôth shanah ba-riashôn b'æhad la-hodesh harbou ha-masm me-hal haaretz, wa-sassan Noah æth-michesseh ha-thebalt warsara w'hinnah harbou phenes ha-adamah.

South Buckerfering of the Wood

signifie bien au propre une olive, un olivier; mais il signifie non-seulement au figuré, l'huile, mais selon le sens hiéroglyphique, l'essence lumineuse d'une chose. Il s'élève sur la racine MR, qui caractérise l'essence en général, contractée avec la racine M, dont l'objet est de peindre tout ce qui brille et se réfléchit comme la lumière.

\* 12 Tous les termes en sont connus, ou faciles à connaître.

k. 13. 1182, dans-t unite... Ce nombre est le symbole de la stabilité des choses. Moyse l'emploie deux fois dans ce verset, où il indique le commencement d'une existence nouvelle, et pour ainsi dire, le reveil de la Nature. Le Lecteur attentif aura du remarquer que le nombre sept, qui caracterise la consommation des choses, et la fin des periodes temogrelles, est employe au verset precedent.

temporelles, est employe au verset précédent.

[1008] J. dans-le-principe-principe.... C'est le mot von, auquel Moyse ajoute à dessein la syllabe extensive J. On peut voir ce que j'ai dit sur la racine de ce mot, au 7. 1 du ch. I.

1277, que-s'usèrent..... Le verbe 2177, qui paraît deux fois dans ce verset, en parlant des eaux est digne de remanque. Il ne signifie pas se sécher, comme le traducteur latin la paru le croire, mois se défaire, s'user, comme les hellénistes l'ont mieux senti, εξέλης το εδωρ. Le verbe liébraïque 2177, comme tonant à la racino 777, qui caractérise une ardeur éléphentaire, dévorante un floyer igné; renferme d'idée

- 12. And-he-waited yet a-septenary of-days more; and-he-sent-forth that-same-Isnah, and-not-did-it-add the-repairing towards-him again.
- 13. And it was in the unity and six hundreds of revolving change, in the very-principle, by the first of the moon-renewing, that they wasted, the waters, from off-the earth; and he reared up, Noah, the sheltering of the thebah, and he did-ken, and lo! that wasted (the waters from off) the faces of the adamick.
- ra. Et-il-attendit encore unseptenaire de-jours autres; et-illaissa-aller cette-même *Iônah*, etnon-pas elle-ajouta le-retour verslui encore.
- centaines de mutation-temporelle, dans-le-principe-principe au-premier du-renouvellement-lunaire que-s'usèrent (se défirent) les eaux de-dessus-la-terre: et-il-éleva, Noah, le-comble de-la-thebah, et-il-considéra, et-voici! qu'elles-s'usaient (les eaux) des-faces de-l'élément-adamique.

d'une dévastation, d'un ravage, d'un épuisement total. Le mot anglais waste, rend l'hébreu avec exactitude.

l'on prenne le verbe radical Jp, ou l'un des verbes radicaux-composés Jp ou Jp, il signifiera toujours élever dans le sens d'instruire, d'éduquer, de former à la science. Moyse, en se servant de cette expression amphibologique, à l'égard d'un comble, a sans doute eu le dessein de faire intendre qu'il ne fallait point prendre le mot Jp dans le sens propre et matériel qu'il présente au premier aspect. Tout ce que je puis faire, comme son interprète, c'est de prévenir de son intention. J'ai assez dit que la thebah, à laquelle appartient ce comble ou cette superficie voutée, n'était ni un navire, ni une arche, ni un coffre, mais un asile mystérieux.

voir que Moyse le place en son lieu; et que ses traducteurs ont eu tort de le confondre, commé ils out fait, avec le verbe 2557, dont j'ai parlé au verset précédent. Il était essentiel, avant d'amnoniéer le des-séchément de la terge, de dire que les eaux, s'était défaités, où de

. 4

ובְּחֹדֶשׁ הְשֵׁגִי בִּשׁבְעָה וְעֶשְׁרִים יוֹם 14. W-ba-hodesh ha-shenî b'shibehah w-hesherîm îôm la-hodesh fbeshah ha-aretz.

י לאמר אַלהים אָל־נֹחְ לֵאמר: 15. Wa-idabber Ælohim æl-Noah l'æmor : n n

à

יבעיק אָקה וְאִשְּקְדְּ וְכְנִיךְ 16. Tzeâ min-ha-thebah, athah! w'âisheth-cha w-baneî-cha w-nesheîbaneî-cha àitha-cha.

truites, avaient disparu de sa surface. Si l'on veut faire attention à la gradation que l'écrivain hiérographe observe depuis la grande intumescence qui cause le déluge, jusqu'à l'entière disparition des eaux, on la trouvera admirable.

Il dit d'abord au ½. 1, que les eaux furent resserrées sur elles-mêmes, אַשָּי: et bientôt, au ½. 3, qu'elles revinrent à leur premier état, אַשִּי: ces deux mots hébreux sont construits et employés avec un art tel, qu'on les jugerait les mêmes : ils ne différent que par le signe de l'action intérieure , qui, dans celui-ci, a remplacé le signe assimilatif et centralisant , qui se trouvait dans celui-là. Ensuite, aux ½. Let 5, les eaux éprouvent une sorte de libration, de mouvement périodique d'aller et de venir, et pour ainsi dire, de flux et de reflux, אַרְלוֹדְּ וּשִׁרְּהַלוֹי, qui semble peindre, en particulier, l'effet des marées, et en général, celui d'un transport tout entier plus étonnant encore. Alors les eaux deviennent de plus en plus légères, אַרָּהָרָל, ainsi qu'il est dit aux ½. 8 et 11; et lorsqu'enfin elles se sont usées par cette sorte de frottement, défaites, épuisées entièrement, וברובן est desséchée, ערובן.

J'engage le Lecteur qui se rappèle avec quel acharnement on a reproché à Moyse sa mauvaise physique, à examiner cette gradation, et à voir si ces reproches ne seraient pas mieux adressés à ses détracteurs.

אָרָרְבֶּר, et-il-informa-var-la-parole...... Les deux racines con-

# VERSIONS LITTÉRALES : NOTES. Cn. VIII.

- 18. And-in-the-moon-renewing the-second, in-the-seven and-twentieth day of-that-renewing, was-dryed-up the-earth.
- 15. And-he-informed-by-the-speech, he-the-Gods, towards-noah, pursuing-to-say.
- 16. Issue from-the-thebah (the sheltering place), thou, and-the-intellectual-wife-of-thee (thy volitive faculty) and-the-issued-off-spring-of-thee, and-the-corporeal-mates of-those-offspring-of-thee (their natural faculties), together-thee.
- 14. Et-dans-le-renonvellementlunaire le-second, dans-le-vingtseptième jour-de-ce-renouvellement fut-séchée la-terre.
- 15. Et-il-informa-par-la-parole, Lu1-les-Dieux, envers-Noah, selonce-dire.
- 16. Sors (produis-toi en dehors) de-la-thebah, toi, et-la-femme-in-tellectuelle-à-toi (ta faculté volitive), et-les-fils-à-toi (tes productions manifestées), et les-épouses-co-porelles des-fils-à-toi (leurs facultés physiques), ensemble-toi.

tractées, הברבה, dont l'une désigne un cours, et l'autre une production, forment le composé הבר, qui signifie propremeni une effusion, c'està-dire, une chose extérieure au moyen de laquelle une chose intérieure se rend manifeste. Dans un sens restreint et physique, c'est une chose, une affaire, un objet, un mot: dans un sens étendu et moral, c'est une idée, une parole, un discours, un précepte, etc.

- \*, 16. NZ, sors...... Le mot anglais issue, rend bien l'hébreu J'ai exposé au \*. 12 du ch. I, l'origine et la force de ce verbe, dont l'application est ici de la plus haute importance.
- \*. 17 et 18. Tous les termes en ont été expliqués: si je leur donne une acception un peu différente à mesure qu'ils se représentent, c'est atin que le Lecteur en puisse mieux saisir le sens intime, et qu'il se familiarise avec le génie de la Langue hébraïque, en particulier, et en général, avec celui des langues primitives. Car les écrivains de ces temps reculés, renfermés dans le cadre étroit d'une langue originelle, n'ayant à disposer que d'un petit nombre de mots, et ne pouvant

פעות ובפהמה ובפל-הרמש הרמש האַרץ הוצא אחה ושרצו כארץ

בל החיה אשר אחד מכל בשר 17. Chol-ha-hafah asher-aith-cha michol-bashar ba-hôph ba-behemah w-b'chol-ha-remesh ha-romesh hal-ha-aretz, hawtzea aith-cha w-shartzou ba-áretz w-pharou wrabou ħal-ha-aretz.

יַנְצֵא־נְחַוּבְנִיוֹיְאָשָׁתּוֹ וְנְשֵׁי בְנִיוֹ אָתּוֹ: 18. Wa-ietzeâ-Noah w'banaî-ô w' Aisheth-ô w-nesheî banaî-ô âith-ô.

10. chol-ha-haiah chol-ha-remesh w-chol-ha-hôph chol rômesh ħal-ha-åretz le-mishephehotheîhem fatzāou min-ha-thebah.

aller puiser ailleurs les expressions dont ils avaient besoin, étaient obligés d'attacher à chacun de ces mots, un assez grand nombre d'idées analogues, tant au propre qu'au figuré; en ayant soin d'interroger la racine, suivant la science étymologique, qui leur tenait lieu d'érudition. On ne saurait douter, en lisant le Sépher de Moyse, que cet homme extraordinaire, initié dans cette science par les Prêtres Égyptiens, ne l'ait possédée au plus haut degré.

ל. 19. ביות Deux racines distinctes entrent dans la composition de ce mot. La première, au, caractérise toute chose réunie et formant, pour ainsi dire, une masse: la seconde, 75, au contraire, désigne toute chose qui s'ouvre pour embrasser une plus grande étendue, pour envelopper et comprendre,

## VERSIONS LITTÉRALES : NOTES. Cn. VIII.

- 17. All-living-life which-together-thee, from-every-bodily-shape, both-in-fowl and-in-quadruped, and-in-the-whole-creeping-kind, trailing-along upon-the-earth, let-issue together-thee: and-let-them-pullulate in-the-earth, and-teem andbreed-multiplying upon-the-earth.
- 18. And-he-issued-forth (he waked out) he-Noah, and-the-offspring-of-him, and-the-volitive-efficient-might-his-own, and-the-criporeal-faculties of-the-offspring-of-him, together-him.
- 19. The-whole-earth-born-life, the-whole-creeping-kind, and-the-whole-fowl, every-thing-crawling-along upon-the-earth, after-the-tribes-their-own issued-forth from-the-thebah.

17. Toute-vie-animale laquelleest ensemble-toi, de-toute-formecorporelle, en-genre-volatile, et-enquadrupède, et-en-tout-genre-reptiforme serpentant sur-la-terre, faissortir (produire dehors) ensembletoi: et-qu'ils-pullulent en-la-terre, et-fructifient, et-multipliene surla-terre.

241

- 18. Et-il-sortit (il se reproduisit au dehors) lui-Noah, et-les-productions-à-lui, et-la-faculté-volitive-efficiente-à-lui, et-les-facultés-corporelles-des-productions-à-lui, ensemble-lui.
- 19. Toute-l'animalité-terrestre, toute-l'espèce-reptiforme, et-toute-l'espèce-volatile, tout-ce-qui-se-meut-d'un-mouvement-contractile sur-la-terre, selon-les-familles-à-eux, sortirent (se produisirent hors) de-la-thebah.

comme un filet, par exemple. Réunies pour former le mot neud, elles peignent, de la manière la plus énergique, la formation de la famille, de la tribu, de la nation, qui, partant d'un point central, s'étendent et embrassent une plus grande étendue. Ce mot, infléchi par l'article directif , est ici employé au constructif pluriel, et réuni à l'affixe nominal [7].

ל. 20. מולבן, un-lieu-de-sacrifice....... Le mot א. qui désigne, en hébreu, un sacrifice, étant gouverné par le signe de l'action extérieure et plastique בן caractérise un lieu destiné au sacrifice, un autel. Je

3

T. 2.

20. Wa-iben Noah mizebbeha la- ניבן נח מובח ליהוה ויקח מכל הַבַּהְבֶיה הַטִּהְרָהוְמִבּל הַעוֹף הַטָּהוֹר ויעל עלת בכוובח:

шолн wa-ikkah mi-èhol ha-bemah ha-tchorah w-mi-èhol hahoph ha-tahor: wa-iahal holoth ba-mizzebbeha.

21. נירח יהלה את ריחהניהו ויאמר יהוה אל־לבו לא־אסף לקלל עוד את-האדמה בעבור האדם פי יצר לב האדם רע בינעריו ולא אסף עור לְהַכּוֹת אַת־כַּל־חֵי כַּאִשׁר עשיתי:

Wa-iarah іноми æth-reiah hanihoha, wa-iaomer иноли wllibb-ó loà-aossiph l'kallel hôd æth-ha-adamah ba-hobour ha-Adam èhi-fetzer leb ha-Adam rah mi-nehuraî-ô: w-loà àossiph hôd l'hachôth æth-chol-hai chaásher hashithí.

n'aurais point remarqué ce mot, qui d'ailleurs n'offre rien de difficile, si je n'avais cru faire plaisir au Lecteur, en lui apprenant que sa racine 21, n'est point usitée en ce sens en hébreu, qu'elle ne paraît pas même d'origine égyptienne, et qu'il faut pénétrer jusque chez les Éthiopiens pour la trouver. Le verbe HAA (zabh), signifie, chez ce peuple antique, sacrifier; et je ne suis point éloigné de croire que son origine remonte jusqu'au temps très-reculé où le sabéisme florissait dans cette contrée. A l'époque où Moyse employa le mot na, il était déjà assez ancien pour s'être naturalisé dans la langue égyptienne, sans y conserver l'idée de son institution, qui sans doute aurait paru profane à ce législateur théocratique.

ריעל עלת, et-il-éleva une-élévation...... Et le nom et le verbe dont l'Écrivain hiérographe fait usage pour exprimer l'action de Noé sacrifiant à la Divinité, sortent également de la racine y, qui caractérise toute chose qui s'élève avec énergie, qui monte d'un lieu bas vers un plus haut, qui s'exhale, qui se sublime chimiquement, s'évapore, se spiritualise, etc. Cette expression est digne d'une grande attention, dans son sens hiéroglyphique.

# VERSIONS LITTERALES: NOTES. CH. VIII.

20. And-he-creeted, Noah, anoffering-place unto-inoah; andhe-took-up from-every-quadruped of-the-purity, and-from-everyfowl of-the-purity, and-he-raisedup a-rising-sublimation from-thatoffering-place.

21. And-he-breathed, IHÔAH, that-fragrant-breath of sweetness; and-he-said, IHÔAH, inwards-the-heart-his-own, not-will-I-certainly-add the-cursing yet-again the-adamick for-the-sake-Adam's, be-cause-it-framed, the-heart of-that-collective-man, evil, from-the-firstling-impulses-his-own: and-not-will-I-certainly-add yet-again the-smiting-so-low all-earth-born-life such-as-that I-have-done.

20. Et-il-édifia, Noah, un-lieu de-sacrifice à-inòan; et-il-prit de-tout-quadrupède de-la-pureté, et-de-tout-volatile de-la-pureté; et-il-éleva une-élévation (il fit exhaler une exhalaison) de-ce-lieu-de-sa-crifice.

21. Et-il-respira, 1HÔAH, cetesprit-odorant de-douceur; et-ildit, 1HÔAH, devers-le-cœur-sien,
non-pas-j'ajouterai-certainement
l'action-de-maudire encore laterre-adamique dans-le-rapportd'Adam, car-il-forma, le-cœur decet-homme-universel, le-mal, dèsles-premières-impulsions-siennes:
et-non-pas-j'ajouterai-certainement
encore l'action de-frapper-si-violemment toute-l'existence-élémentaire de-même-que j'ai-fait.

א. 21. אחדרית, cet-esprit-odorant...... Ce nom, ainsi que le verbe qui le précède, s'attachent l'un et l'autre à la racine אור, dont j'ai parlé au v. 2 du ch. I. Il faut remarquer seulement que dans le mot חיד, le signe de la manifestation potentielle a remplacé le signe du nœud convertible.

non-pas-j'ajouterai-certainement..... La racine אָרְאָר. non-pas-j'ajouterai-certainement..... La racine אָרָ, indique une capacité quelconque, une contenance; employée comme verbe, elle signifie qu'une action déjà faite est continuée, ou qu'elle a encore lieu. La syllabe itérative re, que nous tenons des latins, mise en tête d'un verbe, rend assez bien l'idiomatisme hébraïque dont il s'agit. Ainsi, par exemple, lorsque dans le v. 12 de ce chapitre, Moyse dit, en parlant de l'Ionah, אַרְאָרְיִּסְבּוּה עָרָּאָרִיּסְבּוּה , et-non-pas-elle-ajouta revenir : nous dirions en français, et elle ne revint pas. Les Anglais emploient,

נחם וקוץ וחור ויום ולילדה לא

and the second

w-katzîr w-kor wa-hom w-kaîtz wa-horeph w'iôm wa-lailah loà îshebbothou.

1

1

ŀ

ŧ

L

1

ð

Ċ

dans cette occasion, la relation adverbiale back, proprement, le dos, en la plaçant après le verbe : and she did not come back.

יצר, il-forma...... J'ai expliqué autant que j'ai pu, ce mot difficile de la Langue hébraïque, au 1/2, du ch. II.

אַר, le-mal...... Comme ce mot n'offre aucune difficulté, ni dans le sens propre, ni dans le sens figuré, je ne m'y suis pas arrêté jusqu'ici. Son étymologie est aussi fort simple. Le sens hiéroglyphique seul en est très-profond. Sa composition étymologique résulte du signe du mouvement propre 7, réuni à la racine y1, inusitée en hébreu, et changée en son analogue b, pour signifier, au propre, toute courbure, toute obliquité, toute inclinaison, ou déclinaison des choses, et au figuré, toute perversité, toute iniquité, toute dépravation morale. Le sens hiéroglyphique se tire de la réunion symbolique des signes du mouvement propre et du sens matériel. L'analogue arabe ¿1, caractérise tout ce qui sort de sa voie, de sa sphere, par un mouvement désordonné; tout ce qui se courbe, se tord, se pervertit. Le chaldaïque rend ce mot par پين , qui est l'analogue du samaritain سرم , dont je me souviens d'avoir parlé. Le tudesque bos est la copie exacte du chaldaïque, dont le latin vitium est un dérivé.

מנעריר, des-les-premières-impulsions-siennes...... La racine לולי, développe toutes les idées d'impulsion donnée à une chose pour l'agiter, la remuer, la tirer de son engourdissement. Cette racine, réunie par contraction à la racine élémentaire אר, forme le mot לעל, qui se prend dans un sens étendu, pour l'impulsion élémentaire, et dans un sens plus restreint, pour la jeunesse et l'enfance. Continue date programme

y. 22. Les termes de ce verset n'offrent auvune difficulté. Je vais me borner à en donner brièvement l'étymologie, autant pour satissaire la curiosité du Lecteur, que pour lui montrer de quelle manière le sens hiéroglyphique peut passer au figuré et au propre, car presque tous ces termes ont été des hiéroglyphes à leur origine.

22. While-shall-revolve all-thelights of-the-earth (the phenomenick universal light's manifestation), seed-time and-harvest andcold and-heat and-summer andwinter and-day and-night shallnot-sabathise (shall not cease). 22. Pendant-tous-les-jours dela-terre (les manifestations lumineuses, phenoméniques), le-germe et-la-récolte, et-le-froid et-le-chaud, et-l'été et-l'hiver, et-le-jour et-lanuit non-pas-septeniseront (ne cesseront pas).

אר, le germe : c'est-à-dire, la dispersion, la division, l'atténuation du mal; comme le prouvent les deux racines contractées אררען.

קציף, la récolte : c'est-à-dire, le terme, le but de la peine, de l'angoisse ; ainsi qu'on le voit dans les deux racines contractées קין-צר.

ງຈ, le froid. Cette racine renferme en soi l'idée de tout ce qui est incisif, pénétrant, roide, fort, etc.

un, le chaud. J'ai eu souvent occasion de parler de cette racine, qui s'attache à tout ce qui est incliné, courbe, restreint, havi, etc.

קיץ, l'été. C'est la racine אף, exprimant le terme, le sommet, le but de toutes choses; à laquelle on a ajouté le signe de la manifestation.

dont l'une, III, caractérise l'ardeur élémentaire; et dont l'autre, III, exprime l'action de briser, de rompre, de frapper, etc. L'hiver est donc, en hébreu, la solution, la rupture de l'ardeur élémentaire; comme l'été en est le sommet et le but manifesté. Le froid est donc une chose aiguë, pénétrante, droite et claire; et la chaleur, au contraire, une chose obtuse, enveloppante, courbe et obscure. Le germe peut donc être considéré comme une chose destinée à diviser, à atténuer de plus en plus le mal. On sent combien l'exploration de ces hiéroglyphes, et d'autres semblables, pourraient conduire loin dans les idées physiques et métaphysiques des anciens Égyptiens. Mais ce serait trop m'éloigner de mon but que de m'y arrêter.

Je dois avouer néanmoins que j'ai de fortes raisons de penser que tout ce vingt-deuxième verset, et peut-être une partie du vingt-unième, sont étrangers à Moyse; je les crois un fragment d'ancien commentaire passé de la marge dans le texte.

# ספר בראשית ם

## SÉPHER BERÆSHITH. T.

P

5

,,

· ·

ŀ

1

٤

r

לַיְבֶרֶדְ אֶלֹהִים אֶת־בָּחַ וְאֶת־בָּגְיוֹנֵיאַמֶּר לַבֶּם פָרוּ וּרָבוּ וּמִלְאוּ אֶת־הָאָרֶץ : Waibarech Ælohim æth-Noah w'æth-banai-ô: waiaomer la-hem, phrou w-rebou, w-milaou æthha-aretz.

ב וּמוֹרַאֲכֶם וְחִתְּכֶם יִהְיֶה עַל־כְּל-חַיַת יִּהְיֶם בְּמֵּל אֲשֶׁר הַּלְמִשׁ הַאָּרֶעוֹם בְּכֵּל אֲשֶׁר הִיְרָמִשׁ הַאָּרֶעוֹם בְּכֵּל אֲשֶׁר הִיְרָמִשׁ הַאָּרָבְם וְחִיָּה עַל־כְּל אֲשֶׁר הִיְרָמִשׁ הַאָּרָבְם וְחִיְּתְּה בִּכְּל הְיִיִּה עַל־בְּלְאַשֶּׁר הִיִּיִּה עַל־בְּלְּאַשֶּׁר הִיִּיָּה עַל־בְּלְּאַשֶּׁר בְּמִיּרְ בִּם וְחִיְּתְּבְּם וְחִיְּתְּבָם וְחִיְּתְּם בְּמִיּרְכָם בְּמִיּרְבָם וְחִיּבְּה בְּמִיּרְ בְּמִיּרְ בִּם וְחִיּבְּה בִּיִּיְרְבָם וְחִיִּתְּבָם וְחִיִּיִם בְּמִיּרְבָם בְּמִיּרְבָם וְחִיִּיְם בְּמִירְ בְּמִים בְּמִּלְיִים בְּמִירְבָם וְחִיּתְּבָם וְחִיִּיְם בְּמִיּרְבָם וְחִיּבְּבְּם וְחִיִּיְם בְּמִיּרְבָם וְחִיִּיִים בְּמִּיִּים בְּמִּיִּים בְּמִּיִּים בְּמִּים בְּמִים בְּמִיּים בְּמִּים בְּמִיּים בְּמִים בְּמִיּים בְּמִיִּים בְּמִים בְּמִים בְּמִיִּים בְּמִּים בְּמִים בְּמִיִּים בְּמִיִּים בְּמִים בְּמִים בְּמִים בְּמִיִּים בְּמִים בְּמִים בְּמִים בְּמִים בְּמִּים בְּמִים בְּמִים בְּמִּים בְּמִים בְּמִים בְּמִּים בְּמִים בְּיִּבְיִים בְּיִּבְּים בְּיִים בְּיִּבְּים בְּיִיבְיִים בְּיִּבְים בְּיִיבְים בְּיִּבְים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְים בְּיבְיבְים בְּיבְיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיִים בְּיבְּים בְּיבְים בְּים בְּיבְים בְּיבּים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּים בְּיבְּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְ

W-môrao-èhem w-hith-èhem îhieh hal-èhol-haîath ha-aretz w'-hal-èhol-hôph ha-shamaîm b'èhol àsher thiremoth ha-adamah w-b'èhol-deghei ha-iam b'îed-èhem nithanou.

\*. 1. Tous les termes de ce verset ont été précédemment expliqués.

ל. 2. מוראכם, et-la-splendeur-éblouissante-vôtre....... Les hellénistes et leurs imitateurs, qui ont vu dans le mot מוראב, une expression de terreur ou d'effroi, ont rendu ainsi Noah et ses productions des objets d'épouvante pour l'animalité terrestre; mais ce n'est point ce que Moyse a entendu. La racine de ce mot est און, la lumière, d'où און, une splendeur, une clarté, un flambeau. Le verbe און, qui s'en forme, signifie dominer par ses lumières, et non pas effrayer. On trouve, en chaldaïque le mot און, et les analogues en syriaque et en arabe, pour désigner, un maître, un guide, un seigneur. C'est sur ce mot que s'est formé le latin « maritus », dont nous avons fait mari; c'est-à-dire exactement, le flambeau, le guide éclairé de la femme; nom donné d'abord par le respect ou la flatterie, et que l'habitude a fini par dénaturer entièrement.

Au reste, je dois convenir que le traducteur samaritain avait déjà corrompu le sens de Moyse avant les hellénistes, puisqu'en rendant le mot par AMMA, qui désigne un objet formidable, gigantesque,

#### VERSIONS LITTERALES: NOTES. Cn. IX.

#### GENESIS IX.

### COSMOGONIE IX.

- 1. A ND-he-blessed, HE-the-Gods, the -selfsameness of -Noah, and-that-of-the-offspring-his-own; and-he-said unto-them: breed and-multiply, and-fill the-selfsameness-of-earth.
- 2. And-the-dazzling-brightness-yours, and-the-dreadful-awe
  of-you shall-be upon-the-whoanimality earth-born, and-uponevery-fowl of-heavens, in-all that
  can-breed from-the-adamick-pristine-element, and-in-every-fish
  of-the-sca: into-the-hand-yours
  they-were-given-over.
- 1. ET-il-bénit, LUI-les-Dieux, l'ipséité-de-Noah, et-celle-des-émanations-à-lui; et-il-dit-à-cux: fructifiez et-multipliez, et-remplissez-entièrement l'ipséité-ter-restre.
- 2. Et-la-splendeur-éblouissantevôtre, et-le-respect-terrifiant-àvous, sera sur-toute-l'animalitéterrestre et-sur-toute-l'espèce-volatile des-régions-élevées; danstout ce-qui recevra-le-mouvementoriginel de-l'élément-adamique, et-dans-tous-les-poissons de-lamer; sous-la-main-à-vous, ils-ontété-mis.

il avait effacé cet éclat imposant d'où l'écrivain hiérographe fait découler le respect des animaux pour la postérité de Noë.

<sup>\*. 3.</sup> Je n'ai rien de plus à dire sur le sens des mots; je dois seulement faire observer au Lecteur que la vie animale est donnée en aliment à Noë et à sa postérité, ce qui n'avait pas été fait à l'egard de celle d'Adam. Cette vie leur est abandonnée de même que l'herbe verdoyante, בירק. Voilà l'article assimilatif > employé de la manière la plus pittoresque, et la moins équivoque : nous allons voir la racine און, faire, au verset suivant, un effet non moins frappant, comme relation adverbiale.

א. 4. אדרבשר, mais-la-forme-corporelle...... Je suis assurément bien

לכם יהיה לכם יהיה 3. Chol-remesh asher houa-hai laèhem shieh l'aèhelah : èh'ierek hesheb nathathi la-chem æthèhol.

n

e 1

и

¥ 4

1 4

3

1

9

1

י ארבשר דכו לא־תאכלר: 4. Ach-bashar b'naphesh-o dam-o loå tháochelou.

fàché de la peine que les hellénistes ont prise pour déguiser la force de ce verset et des suivans; je voudrais de bon cœur pouvoir imiter la discrète complaisance du traducteur latin, qui a pris le parti de passer sous silence les mots qui l'eussent embarrassé; mais il faut enfin que Moyse soit traduit. Si cet hommé extraordinaire a dit des choses qui allarment les rabbins, ou qui choquent leur orgueil, il en a dit aussi qui doivent les rendre fiers : ainsi tout se compense. Assez long-temps ses magnifiques tableaux ont été dégradés par les tristes carricatures qu'on en a faites. Il faut qu'ils soient connus dans leur conception originelle. Les vérités désagréables qui peuvent s'y rencontrer, ne sont rien en compáraison des choses fausses ou ridicules que les copistes

v avaient glissées.

Enfin, cela est indubitable : Moyse, par la bouche de la Divinité, défend à la postérité de Noë, de se nourrir de la substance corporelle dont l'âme porte en soi la similitude, c'est-à-dire, de la chair même de l'Homme. Sans doute, on ne doit regarder cette défense que comme une loi générale qui regarde le Genre humain entier, puisque d'ailleurs, elle est adressée à la postérité de Noë, qui, en cette occasion, représente le Genre humain; mais en supposant que les Hébreux se trouvassent alors dans des circonstances assez funestes pour en avoir besoin, je dois apprendre aux Juiss modernes, si quelque chose peut les consoler de ce malheur, que non-seulement Zoroastre avait déjà fait cette défense aux Parsis, peuple très-pacifique aujourd'hui, et qui s'abstient même de la chair des animaux; mais qu'il leur avait ordonné de plus. de se confesser d'avoir mangé de la chair humaine, lorsque cela leur était arrivé; ainsi qu'on peut s'en convaincre dans les Jeschts sadés, traduits par Anquetil-Duperron (pag. 28, 29, 30 et suiv.).

- 3. Every-moving-thing, which is it-self-life, to-you shall-be for-food: even-as-the-green herb, I-have-given unto-you together-all.
- 4. But-the-bodily-shape-having by-the-soul-its-self, the-likeness-its-own, not-shall-you-feed-upon.
- 3. Tout-chose-se-mouvant quia en-soi-l'existence, à-vous sera pour-aliment : de-même-que-laverdoyante herbe, j'ai-donné-àvous ensemble-tout.
- 4. Mais-la-forme-corporelleayant dans-l'àme-sienne l'homogénéité (la similitude) à-elle, nonpas-vous-consommerez.

Je ne m'étendrai pas sur cet objet, que j'aurai sans doute occasion de traiter ailleurs. Je passe à l'explication du verset dont il est question ici.

Moyse, après avoir assimilé toute l'animalité terrestre à l'herbe verdoyante, et l'avoir abandonnée pour nourriture à la postérité de Noc, oppose à l'article assimilatif >, dont il vient de faire usage, la relation adverbiale >, qui donne un mouvement contraire à la phrase, en restreignant avec la plus grande force, et en exceptant cette forme corporelle qui reçoit sa similitude de son âme, par le moyen du sang. Car de quelque manière qu'on veuille examiner les mots qui composent ce verset, voilà leur sens; on ne peut leur en donner un autre qu'en les estropiant, ou les méconnaissant tout-à-fait.

Quand les hellénistes ont dit, vous ne mangerez pas la chair qui est dans le sang de l'âme: xòra is aluan fuxis; ils ont, non-seulement méconnu la vraie signification du mot D7, en le restreignant à ne signifier que du sang, mais ils ont encore bouleversé tous les termes de la phrase, en attribuant à ce mot l'article médiatif D, qui appartient à l'âme dans le texte hébreu, et en supprimant les deux affixes nominaux qui rendent la forme corporelle, NDD, dépendante de l'homogénété sanguine, NDD, résidant dans son âme propre, NDDD.

Quand le traducteur latin a dit, vous ne mangerez pas la chair acec le sang, « carnem cum sanguine », il a , comme les hellénistes, mal interprété le mot 157; il lui a donné une relation qu'il n'a pas; enfin il a supprimé tout-à-fait le mot 153, l'ame; dont il ne savait que faire. Les grandes difficultés de ce verset et des suivans, consistent pre-

ואר את רמכם לנפשתיכם אדרש מיד בל חיה אדרשני ומיד האדם מיד איש אחיו אדרש את נפש

לאד איש אחץ 5. W'achæth-dime-cheml'napheshothi-chem aedrosh mi-fad cholhafah aedresh-nou w-mi-fad ha-Adam, mi-fad Afsh æhf-å aedrosh æth-nephesh ha-Adam.

Ľ

Ę

1

r

1.5

1

ŧ

Ć

3

1

ŧ

:

ì

3

1

mièrement, dans le sens que Moyse a attaché au mot ; secondement, dans la manière dont il en a fait usage.

Ce mot ne signifie pas proprement le sang, comme ont voulu le faire croire les hellénistes, et comme l'a cru St-Jérôme; mais bien comme je l'ai déjà dit ailleurs, toute chose homogène, formée par assimilation de parties similaires, et tenant à l'organisation universelle. Si ce mot, pris dans un sens restreint, désigne le sang, c'est parce que, suivant les idées physiques des Égyptiens, le sang était regardé comme formé de molécules homogènes, réunies par une force assimilative universelle, servant de lien entre l'âme et le corps, et chargé par une suite des lois qui président à l'organisation des êtres, de dessiner à la l'extérieur la forme corporelle, d'après l'impulsion qu'il reçoit de la faculté volitive efficiente, inhérente à l'âme.

Quelque opinion qu'on puisse prendre de ces idées physiques, il n'entre pas dans mon dessein d'en discuter les avantages sur celles de nos physiciens modernes; il me suffit, dans cette occasion, de les exposer et de dire qu'elles étaient toutes renfermées dans le mot [7], au moyen de sa composition hiéroglyphique. Lorsque ce mot désignait le saig, c'était en sa qualité de lien assimilatif entre l'Ame et le corps, d'instrument organisateur, pour ainsi dire, destiné à élever l'édifice du corps, d'après le plan que l'âme lui en fournissait.

Or, dans cette circonstance, l'écrivain hiérographe en fait usage dans toute l'étendue de sa signification propre, figurée, et hiéroglyphique, au moyen d'une figure oratoire, particulière au génie de la Langue hebraïque, et que j'ai déjà expliquée phisieurs fois. Il n'y a nulle traduction en langue moderne, européenne, qui puisse rendre entièrement sa pensée. Tout ce que je puis faire, c'est de la présenter de façon à ce qu'un Lecteur intelligent puisse la pénétrer avec facilité.

Maintenant, écoutons le traducteur samaritain; il ne s'est pas trop

5. For that-sanguineous likeness-yours, (which acts according) to-the souls-yours. I-will-prosecute from-the-hand of-every-living: I-will-prosecute-it (I will avenge it) and-from-the-hand of Adam (the collective man); and-from-the-hand of Ash (the intellectually individuated man) brother-of-him, I-will-prosecute that-very-soul, universal-likeness.

5. Car cette-assimilation-sanguine-à-vous (qui est) selon-les-ames-vôtres, je-rechercherai de la-main de-tout-vivant: je-rechercherai-elle (j'en poursuivrai la vengeance) et-de-la-main d'Adam (l'homme universel); et-de-la-main d'Aish (l'homme individualisé par sa volonté) si ère-à-lui, je-rechercherai (je vengerai) cette-même-ame adamique.

écarté de son modèle : aussi a-t-il été abandonné des hellénistes, qui ne voulaient point tant de clarté. Voici sa phrase entière, interprétée motà-mot.

・ スペテル・オペースカラ・カララ Pourtant la-forme-corporelle, par-: カミススのみ み2 l'âme-sienne adamique; non-pas vous-consommerez.

C'est-à-dire, vous ne vous nourrirez pas de la substance animale assimilée par son ame à l'Homme universel. Cela paraît clair. Les versets suivans achèveront de le rendre évident.

היישָׁבֶּךְ דְּם הָאָדְם דְּמֵּר יִּשְׁבֵּךְ 6. Shopheèh dam ha-Adam b'Adam cam-ð íshapheèh : èhi b'tzelem Ælohím hashah æth-ha-Adam.

ין אָהֶם בְּרוּ וּרְבוּ שִׁרְצוּ בְאָרֶץ וּרְבוּ 7. W'âthem, phrou w-rebou, shirtzou ba-âretz, w-rebou b'ha.

אָדי אָאָל־בָּנְיִן אָדּן 8. Wa-îâomer Ælohîm æl-Noah w' el-banaî-ô, âith-ô, l'æmor.

קאָני הוְנִני בֵקִים אֶתּ־בְּרִיתִּי אִהְּכֶּם 9. Wa-anî hin-nî mekîm æth-berith-î âith-èhem w'æth-zareĥaèhem ahoreî-èhem.

- \*. 6. Ce verset renferme un mystère terrible, que Platon a fort bien connu et fort bien développé dans son livre des Lois. J'y renvoie le Lecteur qui voudrait s'en instruire, afin d'éviter les commentaires. Quant aux termes en eux-mêmes, ou ils ont déjà été expliqués, ou ils n'offrent aucune espèce de difficulté grammaticale.
- \*. 7. DANI, et-vous-existence-universelle...... La relation désignative TN, prise substantivement et revêtue du signe collectif D, est appliquée ici à Noah et à ses productions; ce qui donne à l'apostrophe une force qu'aucun traducteur de Moyse n'a fait sentir.

ורבו בה, et-étendez-vous en-elle............ Il faut observer que le verbe מולה, et employé deux fois dans ce verset. La première, dans le sens de croître en nombre; la seconde, dans celui de croître en puissance; en sorte qu'il est difficile de dire si l'article médiatif 2, employé avec

- 6. The-shedding-one the-sanguineous-likeness of-Adam (mankind) through-Adam the-bloodhis-own shall-be-shed: becausein-the-universal-shaddow of-німthe-Gods не-made the-selfsameness-of-Adam.
- 7. And-ye-collective-self! fructify and-encrease-in-number; breed in-the-earth, and-spread-your-selves on-it.
- 8. And-he-declared, me-the-Gods, unto-Noah, and-unto-the-offspring-of-him, together-him, pursuing-to-say:
- 9. And-I, lo-I-am causing-tostand-substantialy the-creatingmight-mine together-you, andtogether-the-seed-yours, after-you.

- 6. L'épandant (celui qui épandra) l'assimilation-sanguine d'Adam (le règne hominal) par-le-moyen-d'Adam le-sang-à-lui sera-épandu : car-dans-l'ombre-universelle de-lui-les-Dieux il-fit-l'ipséité-d'Adam.
- 7. Et-vous-existence-universelle! fructifiez et-multipliez; propagez-vous en-la-terre, et-étendez-vous en-elle.
- 8. Et-il-déclara, Lui-les-Dieux, envers-Noah, et-envers-les-émanations-à-lui, ensemble-lui, selon-cedire:
- g. Et-moi, voici-moi faisantexister-en-substance la-force-créatrice-mienne ensemble-vous etensemble - la - génération - vôtre, après-vous.

l'affixe nominal 77, pour désigner la terre, indique simplement que la terre sera le lieu, ou le moyen de cette puissance.

- \* 8. Tous les termes en sont connus.
- א. g. מקים, faisant-exister-en-substance...... C'est le verbe א. g. מקים, faisant-exister-en-substance...... C'est le verbe א. p., employé selon la forme excitative, mouvement actif, au facultatif continu. Voyez, pour le sens que je lui donne, l'histoire de cette racine importante au \*. 4 du ch. VII.

j'ai dit sur ce mot au \*. 18 du ch. VI. S'il veut aussi jeter les yeux sur les traductions vulgaires, il vera la Divinité, au lieu de la force ou de

# COSMOGONIE DE MOYSE:

בעוף בפהמה וככל חית הארץ אתכם כוכל יצאי התבה לכל חית

254

וֹאַת־כּל־נָפֵשׁ הַחִיה אָשֵׁר אָתְכִם 10. W'æth-èhol-nephesh ha-haiah åsher åith-èhem ba-hôph ba-behemah w-b'èhol hafath ha-âretz aith-èhem mi-èhol iotzeai hathebah l'èhol haiath ha-aretz.

Wa-hokimothi ath-berith-i aithchem w-loa-ichareth chol-bashar hôd mi-meî ha-mabboul w-loâ thich hod mabboul l'shaheth haâretz.

ונאמר אות הבריתאשר 12. Wa-faomer Ælohîm zoath aoth

ha-berith åsher anî nothen bein-î w-beinei-chem w-bein chol-nephesh hafah åsher åith-chem l'doroth holam.

يالنفراء المنابئ أوود la loi créatrice qu'Elle donne à Noah et à ses productions, suivant le texte hébreu, consentir avec eux et avec tous les animaux sortis de l'arche, d'après les interprètes hellénistes et latins, une sorte de pacte, de traité, ou d'alliance, dont il n'est pas trop facile de concevoir les articles.

\*. 10. Tous les termes en sont connus.

#. 11. אלא פרחים, et-non-pas-sera-retranchée......... C'est le verbe הוא employé sclon la forme positive, mouvement passif. Ce verbe, qui sigifie proprement arrêter l'essor d'une chose, se forme des deux racines

- 10. And-together-all-soul oflife which-was together-you, in-thefowl, in-the-quadruped, and-inthe-whole animality earth-born, together-you, amongst-all the-issuingbeings of-the-thebah, includingthe-whole animality of-the-earth.
- 11. And-I-will-cause-to-exist-in-a-material-shape that-creating-might-mine, together-you; and-no-more-shall-be-cut-off every-corporeal-shape again, through-the-waters of-the-great-swelling; and-no-more-shall-be yet a-flood for-the-detroying-quite-over of-the-earth.
- 12. And-he-said, ne-the-Gods, this-is the-token (the symbolical sign) of-the-creating-might which-l-am laying-down betwixt-me and-betwixt-you, and-betwixt every-soul of-life, which-shall-be together-you unto-the-ages of-the-boundless-time.

- 10. Et-ensemble-toute-âme devie, laquelle-était ensemble-vous, en-genre-volatile, en-quadrupède, et-en-toute animalité terrestre, ensemble-vous, parmi-tous-les-provenans de-la-thebah, comprenanttoute l'animalité terrestre.
- 11. Et-je-ferai-exister-dansl'ordre-matériel cette-loi-créatricemienne, ensemble-vous; et-nonpas sera-retranchée toute-formecorporelle encore, par-l'eau de-lagrande-intumescence; et-non-passera encore une-grande-intumescence pour-la-dépression (la destruction) de-la-terre.
- ra. Et-il-dit, Lui-les-Dieux, ceci-est le-signe de-la-loi-créatrice laquelle je-suis mettant entre-moi et-entre-vous, et-entre-toute-âme de-vie, laquelle-sera ensemble-vous aux-âges de-l'immensité (des temps).

contractées מר כר רות, dont l'une, של, renferme l'idée de tout ce qui s'accroît, s'élève, se déploye; et dont l'autre, און, exprime au contraire, ce qui enchaîne, arrête, coagule, etc.

אָני נוֹרְדן, je-suis mettant....... Voici quelle est la source de ce facultif dont la signification peut être ici de quelque importance. La racine בו développe dans un sens général, une extension de soi-même,

וארקשתי נחתי בענן והיחה לאות 13. Æth-kasheth-i nathathi b'hanan w'haîthah l'àôth berith beîn-î ת ביני ובין הארץ w'beîn ha-âretz,

והיה בענגי ענך ער 14. W'hafah b'hanan-f hanan halha-åretz w'niråthah ha-kesheth b'hanan.

ונכרתי את בריתי אשר ביני יביניכם 15. W-zacharethi æth-berith-i asher

bein-î w-beinei-èhem w-bein èhol-nephesh hafah b'èhol-bashar w-loâ îhîeh hôd ha-maîm l'mabboul l'shaheth èhol-bashar.

un élargissement : dans un sens particulier, c'est un don, une largesse. Précédée de l'adjonction verbale 1, elle exprime l'action de mettre en la possession d'un autre, de livrer à sa disposition, de donner. C'est à ce dernier sens que se rapporte le facultatif 7711, qui, comme on voit, ne peut convenir à un pacte que l'on ne met, ni ne donne, ni ne livre, mais sur lequel on s'accorde.

#. ו אח קשרוי, cet-arc-mien...... La racine du mot אחרקשרוי, un arc, ne se trouve point dans la Langue hébraïque; il faut la chercher dans l'arabe قاس, où elle est une espèce d'onomatopée idiomatique. C'est du mot , un arc, que se forme l'hébreu, comme dérivé féminin.

בענן, dans-l'espace-nébuleux.... Je prie le Lecteur de se rappeler ce que j'ai dit touchant la racine extraordinaire TN, qui tantôt caractérise l'être indéfini, le Monde, et tantôt le Néant, le vide. Si cette racine, conçue comme caractérisant le vide, perd sa voyelle radicale & pour prendre celle qui désigne le sens matériel, y; alors il semble que le vide lui-même se corporifie, et devient palpable. C'est un air ténébreux, une vapeur obscure, un voile lugubre jeté sur la lumière. Or,

# VERSIONS LITTÉRALES; NOTES. CR. IV.

- 13. That-bow-mine I-have-laid-down in-the-cloudy-expanse; and-it-shall-be for-token of-the-creating-might betwixt-me and-betwixt the-earth.
- 14. And-it-shall-be by-the-clouding-mine the-cloudy-expause, upon-the-carth, that-shall-be-seen the-bow in-the-cloudy-expanse.
- 15. And-I-will-remember that-creating-law which-is betwixt-me and-betwixt-you, and-betwixt all-soul of-life into-all-corporeal-shape; and-not-shall-be-there an-again (a coming back) of-the-water's great-swelling, to-depress (to destroy, to undo) every-corporeal-shape.

13. Cet-arc-mien j'ai-mis dans l'espace-nébuleux; et il-sera pour-signe de-la-loi-créatrice entre-moi et-entre la-terre.

257

- 14. Et-ce-sera-dans-l'actionmienne d'obscurcir l'espace-nébuleux surla-terre, qu'il-sera-vu, l'arc, dans-l'espace-nébuleux.
- 15. Et-je-me-rappellerai cetteloi-créatrice laquelle-sera entremoi et-entre-vous, et-entre touteâme de-vie, en-toute-forme-corporelle; et-non-sera un-encore (une révolution nouvelle) des-caux de-la-grande-intumescence pourdéprimer (abîmer) toute-formecorporelle.

voilà ce que signifie proprement la racine y. Dans son état de verbe, elle développe l'action d'obscurcir, de couvrir, de cacher, d'obstruer, de fasciner les yeux. Dans son état de nom, et réunie à la syllabe 71, elle désigne l'espace nébuleux et tous les nuages en particulier.

\*. 14. 12023, dans-l'action-mienne-d'obscurcir....... Moyse, fidèle à a marche de style qu'il affectionne, tire le verbe de la même racine que le nom, et les emploie ensemble. L'effet de sa phrase est ici trèspittoresque, mais la pensée qu'elle renferme est encore plus profonde. Elle est de nature, cette pensée, à ne pouvoir point être exposée. Tout ce que je puis faire pour le Lecteur qui éprouverait l'envie de connaître Moyse tout entier, c'est de lui faire remarquer que c'est dans l'action même d'obscurcir la terre, que la Divinité, selon cet écrivain

וֹהָיתָה הַקְשֵׁת בַעָנַן וּרְאִיתִיהָ לְּוְכֹּר 16. W'haithah ha-kesheth b'hanan w-raîthî-ha li-zechor berîth ho-פרית עולם פין אלהים וביו כל-נפש lam bein Ælohim w-bein èhol-וַיָּה בָּבֶל־בַּשַר אשר על דארץ: nephesh haiah b'chol-bashar asher hal-ha-aretz.

- אות אלווים אל בוח זאת אותר 17. Wa-fâomer Ælohim æl-Noah záoth áôth ha-berith ásher hokimothî beîn-î w-beîn chol bashar åsher hal-ha-åretz.

18. Wa-îhîou benei-Noah ha-îotzeàim min-ha-thebah : Shem w-H'am wa-Japheth: w-H'am houà àbî Chenahan.

hiérographe, place le signe éclatant de la force ou de la loi créatrice qu'il a donnée à Noah et à sa postérité.

א. ו 5. עוֹד, un-encore...... La racine אין, exprime l'idée d'un retour à une même action, ainsi que je l'ai annoncé au \*. 19 du ch. IV. On la trouve ordinairement employée comme relation adverbiale; mais dans l'exemple dont il s'agit, elle paraît avec la force d'un vrai substantif, régissant les mots המים למבול, des-eaux de-la-grande-intumescence....... Voilà ce qui m'a déterminé à faire en français comme en anglais, un substantif du mot encore, (again) pour rendre exactement la phrase hébraïque.

- \*. 16 et 17. Tous les termes en sont connus.
- ל. 18. לבען, Chenahan...... J'ai donné dans le plus grand détail

- 16. And-there-shall-be thebow in-the-cloudy-expanse; and-I-will-look-upon-it, to-remember the-creating-law (laid down for) a-boundless-time, betwixt himthe-Gods, and betwixt-all-soul of-life, in-every-corporeal-shape, which-is on-the-earth.
- 17. And-he-said, HE-the-Gods, unto-Noah, this is the token of-the-creating-might which I-caused-to-exist-substantialy between me and-between every-corporeal-shape, which-is on-the-earth.
- 18. And-they-were the-sons of-Noah, (his offspring) issuing from-the-thebah (the sheltering abode): Shem (all that is upright and bright), Cham (all that is dark, curved, and heated) and-Japheth (all that is extended and wide): then-Cham was, himself, the-father of-Chanahan (the reality, the material existence).

- 16. Et-il-sera, l'arc, dans-l'espace-nébuleux; et-je-considérerai-lui pour-rappeler la-loi-créatrice de-l'immensité-des-temps, (existante) entre-Lui-les-Dieux, et-entre-toute âme-vivante, dans-toute-forme-corporelle qui-est sur-la-terre.
- 17. Et-il-dit, Lui-les-Dicux, à-Noah, ceci-est le signe de la-forcecréatrice laquelle j'ai-fait-existersubstantiellement entre-moi etentre toute-forme-corporelle quiest sur-la-terre.
- 18. Et-ils-furent les-fils de-Noah (ses émanations) les-sortans de-la-thebah (la place de refuge): Shem (ce qui est élevé et brillant), Cham (ce qui est incliné, obscur, et chaud) et-Japheth (ce qui est étendu): or-Cham fut-lui-même, père de-Chanahan (la réalité matérielle, l'existence physique).

l'étymologie des noms propres des trois fils de Noah, Shem, Cham et Japheth: en voici un quatrième, Chenahan, dont la signification mérite toute l'attention du Lecteur. Quoique Moyse le déclare fils de Cham, et qu'il doive, quant à son extraction, être considéré comme tel, nous verrons cependant un peu plus loin, que cet écrivain en parle comme d'un véritable fils de Noah, le confondant ainsi de la manière la plus expresse avec Cham dont il est issu C'est qu'en effet Cham et Chenahan ne sont qu'une seule et même chose,

יַּשְלְשָׁת אֵבֶּה בְּבֵי־גֹחַ וּמֵאֵבֶּה נְבְּצְה זָסָ. Sheloshath ælleh beneî-Noah w-יַבְל־הָאָרֶץ: m'ælleh nephetzah èhol - haaretz.

: נְיְחֶל נֹהַ אִישׁ הְאֶדְכְּוּה וַיִּפַּוּע כָּרֶם 20. Wa-îaħel Noaħ Aîsh ha-adamah wa-ittaħ èharem.

un seul et même personnage cosmogonique, envisagé sous deux rapports différents. Chenahan une fois produit par Cham, devient Cham lui-même. Ce nom s'élève sur deux racines distinctes : 72 et 73. Par la première, 73, on doit entendre tout ce qui jouit d'une force centrale assez énergique pour devenir palpable, pour former un corps étendu en tous sens. pour acquérir de la solidité. Cette racine a de grandes analogies avec celle dont j'ai parlé en expliquant le nom de Kaîn. La seule différence qui existe entr'elles, c'est que l'une, 75, surtout étant animée par le signe de la manifestation potentielle, dans 75, a une force d'envahissement et de transmutation en sa propre nature, que l'autre, 75, n'a plus. Celle-ci semble réduite à une force d'inertie qui ne lui laisse qu'une existence purement passive et matérielle.

Employée comme substantif, la racine D développe l'idée de tout ce qui tient à la réalité des choses, et à leur essence physique. Comme verbe, elle exprime l'action d'affermir et d'affirmer, de poser et de

disposer, tant au propre qu'au figuré.

La seconde racine sur laquelle s'élève le nom de Chanahan, est y; qui, d'après l'analyse que j'en ai faite au ½. 13 de ce même chapitre, doit s'entendre d'une sorte de Néant, de vide matérialisé, figuré par un air ténébreux, une vapeur obscure, un voile lugubre, etc. En sorte qu'en réunissant maintenant les racines dont il s'agit, selon leurs significations diverses, nous trouverons dans l'expression d'un Néant réalisé, d'un air ténébreux rendu compact et solide, d'une existence physique, enfin.

1

l

١

Cette existence physique, prise tantôt en bonne ou en mauvaise part, a fourni un grand nombre d'expressions figurées à la Langue hébraïque. L'une des plus usitées est celle par laquelle on a désigné, du nom même de 7225, les artisans et les marchands; c'est-à-dire, ceux qui s'exercent sur les choses réelles ou physiques, qui en trafiquent,

484

19. Three-were those the-offs-pring of-Noah, and-through-those was-shared the-whole-earth.

19. Trois-furent ceux -là lesfils (les êtres émanés) de-Noah: et-par-ceux-là fut-partagée toutela-terre.

20. And-he-released (set free, redeem forcably), Noah, the-intellectual - man of - the - adamick - ground; and-thus-he-tilled what-is-lofty (the spiritual heights).

20. Et-il-délivra (rendit à la liberté, dégagea avec effort), Noah, l'Homme-intellectuel de l'élément-adamique; et-il-cultiva (ainsi) ce-qui-est-élevé (les productions spirituelles.

pour en tirer leur existence: elle a été cause, par la suite des temps, que des interprètes préoccupés ou ignorans, ont cru que le fils de *Cham* avait été le père des marchands, et peut-être un marchand luimême.

\*. 20. [177], et-il-déliera....... Après beaucoup de surprises, en voici encore une pour le Lecteur attentif. Les hellénistes, toujours occupés à restreindre au sens le plus mesquin et le plus trivial, les pensées magnifiques de Moyse, au lieu de voir Noah, le conservateur de l'existence élémentaire, rendre à la liberté l'intelligence humaine, affaissée et retenue captive, tant par la dégradation de la terre, que par la catastrophe épouvantable qui venait d'avoir lieu, loin de lui voir redonner la naissance à cet homme intellectuel que les vices de l'humanité avaient approché de la mort, autant que la mort peut être approchée d'une essence immortelle; les hellénistes, dis-je, ne voient dans leur Noé, qu'un homme des champs qui plante la vigue : καὶ ἤρξατο Νῶε ἄνθρωπος γεωργος γῆς· καὶ ἐφύτενσεν ἀμπελῶνα. Et il commença, Νοé, homme agricole de la terre; et il planta la vigne.

L'auteur de la Vulgate latine a fidèlement rendu cette singulière idée, et l'a même augmentée d'un verbe qui ne se trouve ni dans le grec, ni encore moins dans l'hébreu : « cœpit que Noe, vir agricola, exercere

terram; et plantavit vincam ».

Mais il n'y a pas un mot de tout cela dans le texte de Moyse. D'a-

בור ביין וישְבֶּר וַיִּתְגֵּל בּתוֹךְ Wa-icsheth min-ha-jîn :wa-ishecchar, wa-itheggal bethôch aholoh.

bord, il faut donner une entorse terrible au verbe [177], pour lui faire dire, et il commença. Ce verbe dérive de la racine [17], qui, comme j'ai déjà eu plusieurs occasions de le remarquer, développe l'idée générale d'un effort qui se fait sur une chose, pour l'étendre, la détirer, la conduire vers une autre, l'y enlacer, etc. Cette racine, verbalisée par le signe convertible 7, offre, dans le verbe radical [17], une idée de souffrance causée par l'effort violent que l'on fait sur soi-même, ou sur un autre; et de là, les idées accessoires de se tordre, de se mouvoir d'une manière convulsive, de souffrir; de prendre courage, de se raffermir contre la douleur, d'attendre, d'espérer, etc. Les différens composés de ce radical, formés, soit par les adjonctions initiales ou 1, soit par le redoublement du caractère final 7, participent plus ou moins à sa signification originelle. Ils signifient toujours ouvrir une chose, la résoudre, la dissoudre, l'extraire, la mettre au jour, la rendre publique, s'en emparer, etc.

1

1

ļ

2

(

On doit voir, d'après cette explication, que le sens le plus exact que l'on puisse donner à l'expression de Moyse, n'est pas, il commença, qui ne peut s'attacher qu'à l'idée accessoire d'ouvrir; mais bien, il dégage avec effort, qui découle de l'idée primitive. Le traducteur samaritain et le paraphraste chaldaïque, sont d'accord sur ce point avec moi; employant, l'un, le verbe man, et l'autre, son analogue mu, qui expriment l'action d'émettre, de permettre, de scuffrir, de laisser aller; comme le prouvent le syriaque l'a, et l'arabe a, qui s'attachent à la même racine mu, dont le sens propre est de diriger et de régler une chose.

Mais continuons l'analyse de ce verset important. Moyse dit donc, non pas que Noah commença à être un homme des champs, mais qu'il dégagea avec effort l'Homme intellectuel de l'élément adamique, et lui ouvrit une nouvelle carrière. Le mot WN qu'il emploie dans cette circonstance, a été suffisamment expliqué au \*. 23 du ch. IV. C'est après la révification de ce principe, qu'il s'attache à cultiver ce qui est élevé, ou sublime. Or, il était tout simple, après avoir fait un

21. And-he-saturated-him-self with-what-is spirituous; and-he-intoxicated-his-thought (he gave a delirious movement to his fancy); and-he-revealed-him-self, in-the-bottom (in the most secret part) of-the-tabernacle-his-own.

21. Et-il-s'abreuva de-ce-quiest-spiritueux; et-il-exalta-sa-pensée (donna un essor violent à son imagination); et-il-se-révéla dansle-centre (dans le lieu le plus secret) du-tabernacle-à-lui.

homme agricole de Noé, de voir dans cette élévation spirituelle, la vigne, dont le nom, pris dans l'ordre physique, était synonyme; et au lieu de l'esprit, production de cette même élévation, le vin, également synonyme avec l'esprit.

Car que signifie le mot ברם, que les hellénistes ont rendu par ἀμπελῶνα? il signifie non pas seulement une vigne, mais une chose appartenant à l'élévation, à l'exaltation, tant au propre qu'au figuré Il se forme de la racine [7], qui caractérise tout ce qui se meut de bas en haut à la manière de la flamme, employée en qualité de substantif, et infléchie par l'article assimilatif D. Dans le sens figuré, Do désigne une exaltation, un mouvement sublime de l'entendement; dans le sens propre, c'est une vigne, arbuste spiritueux qui aime les lieux élevés, et qu'on exhausse encore au moyen des treilles et des échalas. Au reste, je dois dire, pour ceux de mes Lecteurs qui pourraient s'imaginer que le mot a jamais été pris dans le sens figuré que je lui donne, que ce mot, fameux dans toute l'Asie, signifiait, en chaldaique, une chose éclatante, une Académie, une assemblée de savans, que le syriaque کرم, désigne la force; et l'arabe کرم, la générosilé, la grandeur d'âme; que ce mot exprime l'action du feu en copte, comme il l'exprimait moralement en égyptien ; qu'en langue samscrite, Karma ou Kirmo, se prend pour la faculté motrice, le mouvement. C'est du mot בקם, dont la langue grecque a tiré χαρμουή, la jubilation, ήρμαι, je suis accable, et άρμονία, l'harmonie. C'est du mot ברבו, enfin, et cette élymologie est digne d'une grande attention, que dérive, en latin, «carmen» la poésie; et en français le mot charme, qui n'est que ce même «carmen» altéré par la prononciation.

ערות אביל ערות אביל Wafarà H'amabi chenahan ath-ויגד לשני-אחיו בחוץ:

herwath abi-o: wa-faghed lishenei áhi-ó ba-houtz.

1

1

א. 21. אין מון de-ce-qui-est-spiritueux.... Le mot זיי, qui, dans l'ordre physique, signifie simplement du vin, désigne dans l'ordre moral et selon le sens figuré et hiéroglyphique, une essence spirituelle, dont la connaissance a passé, dans tous les temps pour appartenir aux plus profonds mystères de la Nature. Tous ceux qui en ont écrit, représentent cette essence mystérieuse comme une chose dont la profondeur ne saurait être connue sans révélation. Les Kabbalistes ont coutume de dire, en parlant de ce vin, que celui qui s'en abreuverait, connaîtrait tous les secrets des Sages. Je ne puis qu'offrir au Lecteur l'analyse grammaticale du mot hébreu, laissant à sa sagacité le soin de faire le reste.

J'ai souvent parlé dans le cours de mes notes de la racine און, qui jouit du privilége singulier de caractériser alternativement l'être et le néant, tout et rien. On peut revoir ce que j'en ai dit au #. 2 du ch. IV, \* 25, ch. V; \* 8, ch. VII, et \* 13 du présent chapitre.

Il est évident que cette racine, sortant des plus profonds abîmes de la Nature, s'élève vers l'être ou tombe vers le néant, à mesure que les deux voyelles-mères qui la composent, in, s'éclairent ou s'obscurcissent. Dès son principe même, il suffit de matérialiser ou de spirituaser le signe convertible , pour fixer son expression sur des objets véritables ou faux. Ainsi con voit dans in, la vertu, la force, la valeur; et dans און, le vice, la vanité, la lâcheté : dans און, la faculté géneratrice de la Nature; dans y, le limon de la terre.

Dans le mot dont il s'agit ici, les deux voyelles sont non seulement éclairées, mais remplacées par le signe de la manifestation potentielle, image de la durée intellectuelle. Ce signe étant doublé, constitue chez les Chaldéens, un des noms propres de la Divinité. Réuni au signe final 7, il semble, si je puis m'exprimer ainsi, offrir le corps même de ce qui est incorporel. C'est une essence spirituelle que plusieurs peuples, et particulièrement les Égyptiens, ont vue sous l'emblème de la lumière. Ainsi, par exemple, on trouve dans le copte Cuovi la lumière on le flambeau, λφερουώνι, il éclaira; etc. C'est, en concevant cette essence sous la forme d'esprit, que ces mêmes peuples

22. And-he-did-discover, H'am, the-father-of Chanahan, the-self secret-parts of-the-father-his-own, and-he-blabbed-out to-both-brothers-his-own, in-the-outward-in-closure,

22. Et-il-considéra *H'am*, père de-Chenahan, les-propres-mystères-secrets du-père-sien; et-il-lesdivulgua aux-deux frères-à-lui dansl'enceinte-extérieure.

265

lui choisissant un emblème plus à la portée du vulgaire, ont pris pour son enveloppe physique le viu, cette liqueur si vantée dans tous les mystères antiques, à cause de l'esprit qu'elle contient et dont elle était le symbole. Voilà l'origine de ces mots, qui, sortart de la même racine, paraissent si différents pour la signification : All, l'etre, et pu, le viu, dont les analogues grecs offrent le même phénomène : Au, l'etre, et oivos, le viu.

Il est inutile de pousser plus loin ces rapprochemens. Cependant je ne puis m'empêcher de faire remarquer que c'est par une suite presqu'inévitable de ce double sens attaché au mot γ, que le personnage cosmogonique appelé Διονόσος, Dionysos, par les Grecs, a fini par n'ètre plus, pour le peuple grossier, que le Dieu du vin, après avoir été l'emblème de la lumière spirituelle; et que le mot même dont nous nous servons, n'est devenu tel, que par une suite de la dégradation même du sens qui y était attaché, dégradation toujours coïncidente avec le durcissement de la voyelle mère : car, du mot γ, s'est formé le tudesque wein, le latin « vinum », et le français vin.

Le traducteur samaritain s'est servi dans cet endroit du mot מרשלע, et le paraphraste chaldaïque l'a imité en employant l'analogue ארם בו לפגיע. Ces deux termes, s'élevant sur les deux racines contractées של היים, désignent ce qui domine par sa vigueur, ou simplement ce qui échauffe et éclaire.

קרשכן, et-il en-exalta-sa-pensée...... Après les explications longues et détaillées dans lesquelles je viens d'entrer, le Lecteur ne doit plus avoir besoin que de la preuve grammaticale du sens que je donne à ce mot, ou que je donnerai à ceux qui vont suivre. Le moc שו signifie la pensée la compréhension de l'aine Il s'attache à l'arabe של , il réfléchit. il pensa. Ce mot, réuni au signe du mouvement propre , forme le verbe של בי בעונים , s'exalter sa pensée, s'exièrer, s'enthousiusmer, etc.

על-שכם שניהם וילכו אחרנים ויכסו את־ערות אביהם ופניהם אַחֹרַגִית וְעָרוַת אַביהם לא ראו:

ישימר וישימר את השבולה וישימר 93. Wa-ikkah Shem wa-Jepheth æthha-shimelah-wa iashimou halsheèh-em shenei-hem: w'ielechou ahoranith wa-icchassou æthherwath ábí-hem : w-phencí-hem áhoranith w-herwath ábi-hem loà ràon.

1

ľ

11

לארד, et-il-se-révéla-entièrement..... C'est ici le verbe גלווה, révéler, employé selon la forme réciproque, au futur rendu passé par le signe convertible 1. Les hellénistes, toujours attachés au sens trivial et grossier, et voyant dans Noah, un homme des champs pris de vin, ne pouvaient avouer le sens de ce verbe. Aussi, au lieu de dire que Noé se révéla, ils ont dit qu'il se dépouilla de ses habits : καὶ ἐγυμνώθη : « et nudatus est ».

א. 22. ארד ערות, les-propres-mystères-secrets..... C'était une conséquence de l'exaltation de Noah, qu'il se révélât et découvrît des mystères qui devaient rester cachés. Les hellénistes, fidèles dans leur manière de voir, auraient dû traduire par le mot zidiw, ce qu'ils supposaient que Cham avait considéré dans son père; mais il paraît qu'ils n'osèrent pas. St.-Jérôme, moins scrupuleux, a dit ingénument « verenda nudata » les parties naturelles nues. Il est certain que le mot hébreu ערוד, pourrait avoir ce sens, dans toute autre circonstance, et si le reste du discours y avait trait irrésistiblement; mais il est bien facile de voir ici que ce mot, pris dans une acception figurée, exprime ce que les chaldéens lui ont toujours fait signifier ; c'est-à-dire des mystères de la nature, des secrets, une doctrine cachée, etc. Aussi le mot samaritain est digne de remarque: AZJ-2P, exprime, d'après les racines chaldaïques sur lesquelles il s'élève, ce qui doit rester caché,

אָת השמולה 23. אחרהשמולה, le-vétement-propre-de-gauche... Toute la force hiéroglyphique de ce verset est renfermée dans ce mot. Moyse l'a choisi avec un art dont lui seul, ou ses instituteurs, les Prêtres de la Thèbes Egyptienne, étaient capables. L'expliquer entièrement est une chose impossible pour le moment. Il demanderait, pour être entendu et prouvé,

23. And-he-took, Shem with Japeth the very-left-garnement; and they-uplifted-it upon-the-back of them-both; and-they-went backwards; and-they-covered the-mysterious-parts of-the-father-their's; and-their-faces-were backwards; so-the-mysterious-parts of-the-faher-their's not-did-they-see.

23. Et-il-prit, Shem avec Japheth, le-propre-vêtement-de-lagauche, et-ils-l'élevèrent sur-le-dos de-tous-deux; et-ils-allèrent en arrière, et-ils-couvrirent les-mystères cachés du-père-à-eux; et-les faces-à-eux-étaient en-arrière; ainsi-les-mystères-cachés du-père-à-eux non-pas-ils-virent.

un commentaire plus ample que ce volume. Peut-être aurais-je le bonheur un jour de démontrer à quel point ce puissant cosmologue a connu l'histoire de l'Univers. Je fais assez aujourd'hui, et dans l'état où l'avaient réduit ses traducteurs, de le donner à penser.

La racine de ce mot important, est le nom même de l'un des êtres émanés de Noah, De Shem, qui, comme nous l'avons vu, caractérise tout ce qui est élevé, brillant, remarquable. Au moyen du signe directif, qui y est joint, cette racine s'applique, dans un sens figuré, au septentrion, au pôle boréal, à celui des pôles de la Terre, qui domine sur l'autre, de prie le Lecteur de remarquer ce point. Lais un sens plus restreint, elle désigne le côté gauche. On sait que chez les plus anciens peuples, ce côté était le plus noble et le plus honoré. Lorsque, dans ces temps reculés, un prêtre sabéen avait le visage tourné du côté de l'orient pour adorer dans le Soleil, l'emblème éclatant de l'Être des êtres, il avoit à sa gauche, le pôle boréal, et à sa droite le pôle austral; et comme il était plus initié dans la science astronomique que nos savans modernes ne le pensent ordinairement, il savait que l'un de ces pôles était élevé tandis que l'autre était incliné sur la ligne équinoxiale.

Mais sans m'arrêter maintenant sur ces rapprochemens qui trouveront leur place ailleurs, je me contenterai de dire que dans les costumes les plus antiques, le côté gauche de l'homme était toujours le premier enveloppé et le plus couvert. Encore aujourd'hui; quelques peuples attachés aux cérémonies de leurs ancêtres, s'enveloppent le bras gauche avant de faire leurs prières. Les Juifs modernes appellent (D'D), les cordons dont ils se servent pour cet usage. De cette habitude naquirent plusieurs expressions analogues. Les Hébreux appelèrent, du mot DD,

עַייִקין נֿרָן כִּייִנּל וַיִּדֶע אֵת אֲשׁר־עְשָּׁה. Wa-iiketz Noah mi-jein-ð: wa-ie-dah æth àsher hashah l'ð ha-Katan.

יְהָיָה אָרוּר כְּנָעָן עֶבֶּר עֲבְרִים יִהְיָה 25. Wa-fâomer : arour Chenahan , האָחֵינ : hebed hobadîm îhieh l'æhî-ô.

יַהְיִה אֶלְהֵי־שֵׁם וַיִּהִי 26. Wa-faomer: barouch Inôan Ælchei-Shem: w'fhi Chenahan hebed lam-ô.

27. Iapheth Ælohîm l'Iepheth, w'- יפּרְג אֱלְהִים לְּיֶפֶּת וְיִשְׁכֹּן בְאָהֵלִי שׁם isheèhôn b'aholeî - Shem : w'îhi Chenahan hebed lam-ô.

1

1

le côté gauche, שבולה, l'espèce de vêtement qui enveloppait ce côté. Les Arabes eurent le verbe , qui exprima l'action d'envelopper, de ceindre, de plier du côté gauche, de tourner vers le nord; les Syriens s'attachant davantage au respect que leur inspirait cette action, qu'à l'action elle-même, le désignèrent par le mot obses, la perfection, le but vers lequel on tend, l'accomplissement des choses, l'ordination sacrée, etc.

Le Lecteur doit sentir maintenant que les hellénistes, n'ayant vu dans le mot שמלה, qu'un simple manteau ipatios, n'ont aperçu que l'enveloppe grossière d'un sens profond, que Moyse, au reste, n'a pas voulu autrement expliquer, qu'en attachant à la racine שם, qui désigne l'un des fils de Nouh, et le nom du vêtement dont il couvre son pèré, שמלה, et le verbe lui-même qui sert à exprimer cette action, שמים.

א. 24. אין אין, le petit...... Ce mot n'offre aucune difficulté; seulement il indique que Moyse ne met aucune différence entre Chanahan et son

# VERSIONS LITTÉRALES : NOTES. Cn. IX.

- 24. And-he-recovered, Noah, from-the-spirituous-delirium-his-own: and he-knew what had-done to-him the-little-one, (the younger son).
- 25. And -he said: cursed be Chanahan: servant of servants he-shall-be unto-the-brothers-hisown.
- 26. And-he-said: blessed-be-Inôah, he-the-Gods of-Shem, andlet-be-Chanahan servant towardsthe-collection-of-him.
- 27. He-will-give-extension, He-the-Gods, to-Japheth, (what-is extended) who-shall-direct-his-abode in-the-tabernacles of-Shem: and-he-shall-be, Chenahan, a-servant to-the-collection-of-him.

- 24. Et-il-revint, Noah, de l'exaltation-spiritueuse-sienne, et il-connut ce qu'avait-fait à-lui le-petit. (la moindre, la dernière production.)
- 25. Et-il-dit: maudit-soit *Cha-naħan* serviteur des-serviteurs, ilsera aux-frères-siens.
- 26. Et-il-dit: soit-béni інбли, Lui-les-Dieux de Shem: et-qu'ilsoit, Chenahan, serviteur envers-lacollection-sienne.
- 27. Il-donnera-de-l'étendue, LUI-les-Dieux à-Japheth (ce qui est étendu); qui-dirigera sa demeure dans-les-tabernacles de-Shem: etil-sera, Chenahan, serviteur de-lacollection-sienne.

père Cham; comme cela d'ailleurs paraît évidemment dans les versets suivans, où Noah maudit Chanahan, pour une faute dont Cham seul s'est rendu coupable envers lui.

- x. 25. Les termes en sont clairs.
- \*. 26. 77, envers-la-collection-sienne...... Si Moyse avait écrit simplement 77, à lui, il aurait indiqué seulement que Chanahan scrait soumis à Shem; mais en ajoutant, par une ellipse qui n'a pas été sentie par ses traducteurs, le signe collectif a l'article directif 5, il a fait entendre qu'il le serait également à tout ce qui émanerait de Shemi à tout ce qui scrait de la même nature, à tout ce qui formerait l'ensemble de son être.

# COSMOGONIE DE MOYSE:

בייהי נון אַהַר הְּמַבּוּל שָׁלְשׁ מֵאוֹת 28. Wa-shi Noah ahar ha-mabboul . shelosh maoth shanah wa-hami-shim shanah.

עם בְּיִבְיר-בַּהַ תְשַׁע בֵּאוֹת שְׁנָה (Va-îhiou chol-iemei-Noah the-shaħ mâôth shanah, wa-hamis-him shanah : wa-îamoth.

27. NE), il-donnera-de-l'étendue..... Ce verbe pris dans la même racine que le nom même de Japheth, est très-remarquable.

תישכל, qui-dirigera-sa-demeure........ Il ne faut pas oublier que la demeure des anciens peuples, à laquelle Moyse fait ici allusion, se transportait d'une contrée à l'autre, avec le peuple lui-même, et n'etait point aussi fixe qu'elle l'est deveaue par la suite. Le verbe מכלי exprime, au reste, un mouvement d'envahissement, de prise de possession, étant formé de la racine של , gouvernée par le signe du mouvement relatif w.

\*\*. 28 et 29. Les termes ont été suffisamment expliqués dans le courant du ch. V. C'est-à-dire, que la signification que je leur donne ici a été grammaticalement prouvée. Le Lecteur ne doit point oublier en parcourant ces Notes, que c'est là le seul engagement que j'ai pris, le seul que j'aie pu remplir, sans entrer dans de longs commentaires. En traduisant la Cosmogonie de Moyse, mon dessein a été d'abord de faire connaître le sens des mots employés par cet écrivain hiérographe, en suivant pas à pas les principes grammaticaux que j'avais posés d'avance en restituant sa langue. Quant à ce qui regarde ses idées et l'ensemble de sa doctrine, c'est un point différent. Moyse, en s'enveloppant à dessein de quelques voiles, a suivi la méthode des Prêtres égyptiens parmi les-

a8. And-he-lived, Noah, after-the-great-swelling, three-hundreds of-beings's-revolving-change, and-eight-tens of-revolution.

29. And-they-were all-the-days (the-manifested lights) of Noah nine-hundredsof-revolving-change and eight-tens of-revolution; and-he-deceased.

28. Et-il-vécut, Noah, après la grande-intumescence, trois-centaines-de-mutation-ontologique-temporelle, et-huit-décuples de-mutation.

29. Et-furent, tous-les-jours (les manifestations lumineuses) de-Noah, neuf-centaines-de-mutation-temporelle, et-huit-décuples de-mutation; et-il-passa.

quels il avait été élevé. Cette méthode a été de tous temps celle des théosophes. Un ouvrage de la nature du sien, où les idées les plus vastes et les plus compliquées se renferment dans une très-petite quantité de mots, et s'entassent, pour ainsi dire, dans le plus petit espace possible, a besoin de quelques développemens pour être entièrement compris. J'ai déjà promis de donner plus tard ces développemens, en faisant pour sa doctrine ce qui a été fait pour celle de Pythagore; et je les donnerai si mon travail est jugé utile au bien de l'humanité. Je n'aurais pu entrer, à présent, dans les discussions qu'ils entraîneront nécessairement, sans nuire à la clarté de mes explications grammaticales, déjà assez difficiles par elles-mêmes. Le Lecteur aura sans doute remarqué quelques réticences à cet égard, et peut-être il en aura été choqué; mais elles étaient indispensables. Je le prie sculement de croire que ces réticences, de quelque manière qu'elles se soient présentées, n'ont eu pour but de cacher aucun mauvais sens, aucun sens injurieux à la doctrine de Moyse, ni qui puisse mettre en doute ses dogmes sur l'unité de Dieu, la spiritualité et l'immortalité de l'âme, ni ébranler en rien la profonde vénération de cet écrivain sacré pour la Divinité.

# ספרב ראשית . י

# SÉPHER BERÆSITH: I.

1

i

ויולדו להם בנים אהר המפול:

יוַפַּת אים דִים דְים דְיבָּת בּגִי־נֹחְ שׁם דְם וְיַבָּת W'ælleh thô-ledoth beneî-Noah Shem H'am wa Japheth wa-iwaledou la-hem banîm ahar hamabboul.

CE dixième chapitre appartenant à un nouvel ordre de choses, et présentant un tableau géologique assez différent de ce qui précède, je me serais abstenu de le traduire, si je n'y avais été forcé pour terminer la Cosmogonie proprement dite, dont il est le complément. Mais pour ne point grossir indéfiniment ces notes, déjà très-longues, je me suis interdit tout développement et toute comparaison. Le Lecteur sentira bien en examinant la version des hellénistes et celle de St-Jérôme, dans quelles interminables discussions j'aurais été entraîné : il n'y a pas un seul mot de ce chapitre qui n'eût pu donner lieu à plusieurs volumes de commentaires; je me suis borné à présenter brièvement la preuve étymologique du sens que j'affecte aux termes de physique ou de métaphysique, dont les hellénistes, fidèles à leur méthode de tout matérialiser et de tout restreindre, ont fait autant de noms propres d'individus. J'ai assez dit, et je pense assez prouvé, que Noé et les productions émanées de lui, Shem, Cham et Japheth, ne devaient pas être pris pour des hommes de sang, de chair et d'os : je me dispenserai donc de le redire et de le prouver encore; supposant qu'un Lecteur impartial ne se refusera pas d'idmettre avec moi, que ces principes comogoniques, se développant, n'ont pu enfanter des individus humains, mais d'autres principes géologiques, tels que je les représente. L'enchaînement de cette doctrine en serait lei seul la preuve suffisante, si une foule d'autres zreuves ne s'étaient pas d'avance amoncelées, pour lui donner la force d'une démonstration mathématique.

Au reste, je doie prévenir le Lecteur que dans l'exposition d'un système aussi extraordinaire de géologie, placé au milieu d'une foule d'idées nouvelles, les mois analogues m'ont souvent manqué lant en français qu'en anglais; et qu'au lieu d'outrer le sens des expressions

### GENESIS X.

# COSMOGONIE X.

1. Now-these-are the-symbolical-progenies of-the-issued-beings of-Noah: Shem (what is upright and bright), H'am (what is curved and heated) and-Japheth (what is extended and wide): which-were-begotten throughthem, issued-offspring after thegreat-swelling (of waters). 1. On-celles-ci-sont les-caractéristiques-générations des-êtres-émanés de-Noah: Shem (ce qui est direct et brillant), Ham (ce qui est incliné et chaud), et-Japheth (ce qui est étendu): les-quelles-furent-produites enverseux, émanations d'après la-grande-intumescence (des eaux).

hébraïques, comme on sera tenté de croire que je l'ai fait, j'ai, au contraire, été obligé plus d'une fois de les affaiblir. Quelque extraordinaire que puisse paraître mon assertion aux savans modernes, il n'en est pas moins vrai de dire que les sciences géologiques étaient chez les anciens Égyptiens, plus avancées en tout genre que parmi nous. En sorte que plusieurs de leurs idées découlant de certains principes qui nous manquent, avaient enrichi leur langue de termes métaphoriques dont les analogues ne sont pas encorc nés dans nos idiômes européens. C'est une chose que le temps et l'expérience démontreront à ceux qui pourraient en douter, à mesure que leurs connaissances s'étendront; qu'ils s'occuperont plus des choses que des mots, et qu'ils pénétreront de plus en plus dans l'abîme que je leur ai ouvert.

\*. 1. Les termes en ont été précédemment expliqués.

א. 2. אבר, Gomer....... Ce mot se compose des racines contractées אבן, dont l'une גם, renferme toute idée de cumulation, d'augmentation, de complément, et dont l'autre אר, s'applique à l'élément principe.

תמבות, et-Magôg...... La racine און qui exprime un mouvement d'extension étant opposée à elle-même, indique dans le mot אָשׁ, une extension continue, élastique, poussée jusqu'à ses dernières limites. Ce

#### COSMOGONIE DE MOYSE:

בּ בְּנִי־ֶפֶּת גֹבֶיר וּכְיגוֹג ומְדֵי וְיָוֹן וְחְבְּל 2. וּבִישׁד ותירם:

274

Benei-Jepheth Gomer w-Magôg w-Madai w'Jawan w-Thubal w-Meshech w-Thirass.

: וְבְנֵי גְּטֶרְ אַשְׁכְנַזּ וְרִיפַּת וְתֹגְרְטָה 3. W-benei Gomer Ashechenaz w-Rîphath w-Thogarmah.

mot, gouverné par le signe de l'action intérieure , caractérise cette faculté de la matière, par laquelle elle s'étend et s'allonge sans qu'il y ait aucune solution de continuité.

תברי, et-Madai..... ce sont les deux racines contractées ברידי, exprimant, l'une tout ce qui remplit sa mesure, tout ce qui est commensurable; et l'autre tout ce qui abonde, tout ce qui suffit.

אָיין, et-Jawan....... J'ai donné l'histoire de ce mot, que je lis Iôn, au \$. 18 du ch. VIII.

תבל, et-Thubal...... Ce mot se compose de la racine בל, assez connue, gouvernée par le signe de la réciprocité. ה

קשום, et-Meshedh.... Ce mot se compose de la racine שוי, développant toute idée de perception, de conception, de spéculation, gouvernée par le signe de l'action extérieure et plastique.

בורות, et-Thirass...... La racine החורה, une forme stable de détermination donnée à l'élément. C'est une définition, une forme stable dans la mol החורה, ou החורה d'est une définition, une mode d'être, dans la mol החורה, ou החורה d'est une définition, une chose impénétrable, une resistance, une persistance, une opposition.

- 2. The-issued-offspring of-Japheth (that which is extended)
  (were) Gomer (the elemental heap)
  and-Magog (the elastic streehing
  power) and-Madat (mensurability, mensural indefinite capacity)
  and-Iôn (generative ductileness)
  and-Thubal (diffusive motion),
  and-Meshech (perceptible cause),
  and-Thirass (modality, modal
  accident).
- 3. And-the-issued-offspring of-Gomer (the elemental heap) (were): Ashechenaz (latent fire) and-Riphath (rarity, centrifugal force), and-Thogormah (density, universal centripetal force).
- 2. Les productions émanées de Japheth (l'étendu) (furent): Gomer (la cumulation élémentaire), et-Magog (la faculté extensive, élastique), et-Madat (la faculté commensurable, celle de suffire toujours et de se diviser à l'infini), et-Iôn (la ductilité générative), et-Thubal (la diffusion, le mélange) et-Meshech (la perceptibilité), et-Thîrass (la modalité, la faculté de paraître sous une forme impassible).
- 3. Et-les-productions-émanées de-Gomer (la cumulation élémentaire) (furent): Ashechenaz (le feu latent, le calorique), et-Riphath (la rarité, cause de l'expansion), et Thogormah (la densité, cause de la centralisation universelle).

רריפת, Riphath..... C'est ici le nom même de Japheth, אוריפת, gouverné par le signe du mouvement propre א

תגרבות, Thogormah..... C'est la racine אתר, désignant tout mouvement giratoire, toute action qui ramène l'être sur lui-même et le fixe. Cette racine est universalisée par le signe collectif final ב, et gouvernée par celui de la réciprocité ארבונות. Le composé ארבונות ב, caractérise, en général,

אַשׁכנוּ אַ . אַשׁכנוּ . Ashechenaz...... Ce mot extraordinaire s'élève sur trois racines. La première, assez connue, שא, désigne la principe igné; la seconde כן, caractérise tout ce qui sert de base, de fondement, tout ce qui est ramassé, entassé, et la troisième enfin נו, exprime tout ce qui fait sentir son influence aux environs. Il était impossible de mieux caractériser ce que les physiciens modernes ont nommé le calorique.

ובני יון אלישה ותרשיש 4. W-benei Jawan Ælishah w-Tharshish chithim w-Dodanim.

הבים בארצרם 5. Meællehnipheredou åieiha-góini

b'aretzoth'am: aish li leshon-ô le-mishephehoth'am b'gôeî-hem.

tout ce qui est solide et dur, et en particulier, les os, la charpente osseuse des corps.

א. 4. אלישה, AElishah...... On doit distinguer dans ce mot, deux racines contractées, אל בויש: la première אל, désigne une force supérieure : la seconde אלים, une action qui délaye , pétrit , rend ductile une chose compacte. Le mot chaldarque אלדשא, signifie une multitude, une foule.

וררשיש, et-Tharshish..... La racine און nous est connue pour exprimer un principe moteur. Cette racine, dont le dernier caractère est doublé, marque une principiation intense et mutuelle, une séparation entre des choses d'une nature diverse.

בחים, des Chuthéens...... La racine אברום, développe toute action de trancher, de retrancher, de frapper, de couper. Le chaldaïque 📆 désigne un schisme, un schismatique, un réprouvé, un damné, etc.

פרבים, et-des-Dodanéens...... C'est ici la racine דוד, exprimant tout ce qui s'attire, se plait, se suffit mutuellement, dont l'expression est encore augmentée par l'addition du signe extensif >.

א. 5.' הגרים, les-centres-de-volonté des-organisations ciales.... Les hellénistes ont vu ici Nijoo võr ibror, les tles des nations. On sent bien que cette séparation d'îles, entendue à la lettre, ne signifie rien. Ce ne

- 4. And-the-issued-offspring ofIon (the generative ductileness)
  (were): Ælishah (diluent and kneading force), and-Tharshish (principiating principle), of-the-Chuthite (the cut off, the barbarous
  the schismatic) and-of-the-Doddanite (the selected, the covenanters).
- 5. Through-those were-movedat-variance the-propending-centers-of-reunion of-the-social-bodies, in-the-earths-their-own; everyprinciple-acting after-the-particular-speech-his-own, towards-thegeneral-tribes, by-the-social-bodies-their-own.
- 4. Et-les-productions-émanées de-Ión (la ductilité générative) (furent): Æléshah (la force délayante et pétrissante), et-Tharshish (le principe mutuel, intense) des-Chuthéens (les réprouvés, les barbares, les Scythes), et-des-Dodanéens (les élus, les civilisés, les confédérés).
- 5. Par-ceux-là furent-différenciés les-centres-de-volonté des-organisations-sociales, dans-les-terres-à-eux; chaque-principe-agissant selon-la-langue-particulière-sienne, envers-les-tribus-en-général, dans-les-organisations-sociales-à-eux.

Same of the same

sont pas en effet les îles qui furent divisées; mais bien les intérêts, les desirs, les opinions, les penchans, les idées des peuples, qui formèrent autant de régimes particuliers. Tout cela est renfermé dans le mot 'N, employé ici au constructif pluriel. Je ne puis m'arrêter en ce moment sur l'un des plus profonds mystères de l'histoire de la Terre; peut-être aurai-je occasion d'y revenir dans un autre ouvrage.

wir, chaque-principe-agissant...... J'ai assez parlé de ce mot pour pou. voir m'épargner une plus longue digression. Les hellénistes l'ont esquivé, et se sont bien gardés de faire sentir la différence de l'affixe nominal qui s'y repporte, avec les autres affixes nominaux = et = 7, qui regardent les Chuthéens et les Dodanéens, c'est-à-dire les réprouvés et les élus, les rejetés et les choisis, dont il est question au verset précédent.

\*. 6. WID, Choush..... Ce mot peut se concevoir comme formé des deux racines contractées WHTHD, la force élémentaire du principe igné; ou bien, comme dérivant de la seule racine WIR, le feu, gouvernée par

: רְבְנֵי דְם בּוּשׁ וּמִצְרִים וּפּוּט וּכְּנְעָן: 6. W-benei H am Choush w-Mitzeraim w-Phout w-Chenahan.

וּבְּנֵי כוּשׁסְבְא וַחֲוִילָה וְסַבְתָּה וְרַעְפָּה וְסַבְתָּכֵא וּבָּנִי רַעְפוּה שׁבא וּדדן:

W-benei Choush Sceba wa-H'awilah w-Scabethah w-Rahemmah w-Scabethecha: w-benei Rahemmah Sheba w-Dedan.

1

ŀ

le signe assimilatif >. Dans l'un ou l'autre cas, sa signification diffère peu.

לה et-Mitzeralm...... On trouve dans ce mot la racine ער, qui développe, en général, toutes les idées de compression et d'oppression, particularisée et rendue plus intense par le signe de l'action extérieure ב

וכנען, et-Chenahan...... J'ai expliqué, autant que je l'ai pu, la force hiéroglyphique de ce mot, au \* . 18 du ch. 1X.

\*.7. NOD, Scebâ..... La racine Ex qui développe en général toutes les idées de cause, de penchant, de mouvement déterminant, de fructi-fication, a servi, dans un grand nombre de dialectes, à désigner particulièrement l'élément aqueux, regardé comme le principe ou le véhicule de toute production naturelle. Dans le mot dont il s'agit, cette racine est régie par le signe du mouvement circulaire D.

- of-H'am (what is curved and hot) (were): Chush (the igneous power, combustion), and-Mitzeraim (the subduing, over coming power, compressing bodies to their narrowest bounds), and-Phut (stifledness) and-Chenahan (material existence).
- 7. And-the-issued-offspring of-Chush (the igneous pover) (were): Sebā (radical moisture, sap) and-Hawilah (striving energy), and-Sabethah (determinative motion), and-Rahamah (thunder) and-Sabethechā (determined motion): and-the-issued-offspring of-Rahemmah (thunder) (were): Shebā (restoring rest), and-Dedan (selective affinity).
- 6. Et-les-productions-émunées de-H'am (ce qui est incliné et chaud) (furent): Choush (la force ignée, la combustion), et-Mitzeralm (les forces subjuguantes, victorieuses, opprimantes), et-Phout (la suffocation, ce qui asphyxie) et-Chenahan (l'existence physique).
- 7. Et-les-productions-émanées de-Choush (la force ignée) (furent): Sceba (l'humide radical, la sève cause de la sapidité) et-H'awilah (le travail énergique) et-Scabethah (la cause déterminante) et-Rahammah (le tonnerre), et-Scabetheò ha (la cause déterminée, l'effet): et-les-productions-émanées de-Rahammah (le tonnerre) (furent): Sheba (le rétour au repos), et-Dedan (l'affinité élective).

אוריקדו, et-H'awilah..... J'ai déjà eu occasion de parler de ce mot au א זו. du ch. II. Il faut seulement considérer que l'effort énergique qu'il exprime, comme dérivé de la racine אול , étant influencé par la génération de Cham, porte un caractère de violence, d'angoisse, qu'il n'avait pas alors.

dans l'une réside la force occasionnelle, déterminante, la cause; dans l'autre, la raison sympathique, la force déterminée, l'effet.

ורעבות, et-le-tonnerre...... La racine ארן, qui indique proprement toute rupture de l'ordre, toute fraction, se trouvant généralisée par le signe final de, exprime d'une manière aussi énergique que pittoresque et savante, la cause et les effets de la foudre.

זכושילָד את בבוד הוא הוחל להיות 8. W-Choush falad æth-Nimerod houa hehel li-heiôth ghibor baaretz.

Houa-haîah ghibor-tzaîr li-phenei іно́ли : ħal-èhen ieamar èhe-Nimerod ghibor tzaîr li-pheneî IHÔAH.

אסתשטו, et-Sçabethechâ.... La racine שם, qui, comme nous l'avons vu, indique toujours un mouvement occasionnel, se lie par le moyen du signe sympathique constructif n, à la racine n qui caractérise l'effet qui suit toute cause. Cet effet est ici un enchaînement, une oppression extreme, une douleur infernale, une damnation. J'engage le Lectenr à réfléchir un moment sur cette signification.

שבא, Sheba...... Ainsi que nous le savons, la racine ש est toujours l'emblème de la restitution et du retour à un état primitif. Cette racine, étant réunie en cette occasion, à la racine No, qui renferme toute idée de passage d'un lieu à un autre, et se présentant comme un effet du tonnerre, peut conduire ici, à l'idée de la répulsion électrique.

7777, et-Dodan...... On peut, de la même manière, considérer ce mot comme un embléme de l'attraction électrique, puisque on y trouve la racine 777, qui caractérise tout ce qui se plaît, s'attire, se suffit mutuellement, réunie par contraction à la racine 77, qui exprime tout depart chimique, tout jugement porté sur des choses contentieuses.

א. 8. אות Nimerod..... Le verbe אים, dont c'est ici le facultatif continu, mouvement passif, signifie proprement se livrer à sa propre impulsion, secouer toute espèce de joug, se conduire arbitrairement. Il est

- 8. And Chush (the igneous power) begat Nimerod (self ruling will, arbitrary sway, a pregnant cause of revolt, anarchy, despotism, and of any power prone to follow its own violent self impulse): he-who strove for-being the-high-lord in-the-earth.
- 9. He-who-was a-most-lordlyoppugner before-the-face of-inôan: wherefore it-was-said: even-as-Nimerod (self ruling will), amost-lordly-oppugner before-theface of-indan.
- 8. Et-Choush (la force ignée) enfanta Nimerod (le principe de la volonté désordonnée, principe de rébellion, d'anarchie, de despotisme, de toute puissance n'obéissant qu'à sa propre impulsion): lui-qui fit-des efforts-violens pourêtre le-dominateur (le héros, l'hyperboréen) sur-la-terre.
- Lui-qui-fut le superbe-principe-de-tout-ce-qui-est-adverse (opposé à l'ordre) à-la-face de-іно́ан: sur-quoi ce-proverbe : semblable à-Nimerod (le principe de la volonté arbitraire), ce-superbe adversaire à-la-face de-140AH.

formé de la racine 77 qui développe toute idée de mouvement propre et persévérant, bon ou mauvais, régie par le signe de l'action extérieure 🔼

Je ne m'arrête pas sur la version des hellénistes, où ce principe anarchique est transformé en un géant chasseur, yiyas xuvnyos, parce que j'aurais trop à faire, s'il fallait, comme je l'ai dit, relever toutes les fautes dont ce chapitre est tissu.

- y. q. L'espèce de proverbe inséré dans ce verset pourrait bien être une note marginale passée dans le texte.
- א. זס. בכל, Babel...... La racine בכל qui exprime une dilatation extraordinaire, une enflure, est prise ici en mauvaise part, et peint l'effet de la vanité. La ressemblance de ce nom avec celui de Babylone, paraît excuser ici la version des hellénistes, qui ont placé dans cette ville l'origine de l'empire de leur prétendu géant; mais il suffirait de lire avec attention ce seul verset, pour voir que le mot בבל n'est point applicable à une ville, quand même le développement entier du chapitre ne forcerait pas à lui donner un autre sens.

יס נְהְּדִי בִאשִׁית בּוְכְלְכְהּוֹ בְּבֵל וְאֶדֶן 10. Wa-thehî reâshith mamelacheth channel cheth w'Arech w'Achad w'- נְאַבֶּד וְבַלְנֵה בְּאֶדֶץ שִׁנְעָר: Chalneh b'aretz Shinhar.

וו בוְדוּאָרֶץ הַהוּא יִצָא אַשוּר וַיִּבֵן אֶת־ II. Min-ha-aretz ha-hiwa fatza As-shour wa-iben æth-Ninweh w'eth-rehoboth hir w'æth-Chalah.

רארך, et-Arec'h..... J'ai parlé plus d'une fois de la racine סיק, dont l'effet est de peindre le relachement, la dissolution des choses, tant au propre qu'au figuré.

ראכד, et-Achad...... Deux racines contractées composent ce mot : אך־כּך. Elles peignent avec énergie cette sorte de sentiment qui fait que chacun s'excepte de la loi générale, s'y soustrait, agit en son particulier. Le mot אבר signifie proprement une parcelle, une étincelle.

וברלגה, et-Chalneh....... C'est-à-dire, d'après le sens hiéroglyphique : la concentration de la totalité dans le soi individuel. C'est la racine כל tout, à laquelle est joint l'affixe nominal emphatique.

Nous savons assez que la racine w renferme toute idée de mutation, de variation, de changement; or, la racine w, qui y est jointe, indique en même temps, et la véhémence qui excite, et la cité où s'exerce ce changement. Il était impossible de créer un mot plus heureux pour peindre une révolution civile.

#. 11. MPR, Asshour...... Faire sortir l'ordre du sein du désordre, et le principe du gouvernement légitime du milieu de l'anarchie révolutionnaire, est un trait de génie qui étonne, même après tout ce qu'on a vu. Je me dispense d'engager le Lecteur à réfléchir; il sera assez porté à la réflexion, et par le souvenir du passé, et par l'image du présent. Que si jetant tour à tour ses regards, et sur ma version et sur celle des hellénistes, il est effrayé de la profondeur où l'entraîne l'É-

10. And-such-was the-rise ofthe-kingly-power-his-own, Babel (empty pride), and-Arech (slackness), and-Achad (selfishness), and-Chaleneh (all engrossing desire) in-the-earth of-Shinehar (civil revolution).

issued Asshour (right and lawful sway, source of happyness and grandeur) which founded the self-sameness of Ninweh (the growing strong youth breeding out) and-what-relates-to-public-establishements at-home, and-what-relates to-Chalah (the growing wise, old men ruling within).

ro. Et-telle-fut l'origine durègne-sien, Babel (la vanité), et-Arech (la mollesse), et-Achad (l'isolement, l'égoïsme), et-Chalench (l'ambition, l'envahissement), dans-la-terre de-Shinehar (la revolution civile).

nême, sortit-Asshour (le principe harmonique, le principe éclairé du gouvernement, l'ordre, le bonheur, résultant de l'observation des lois), lequel-établit ce-qui-concerne-Ninweh (l'accroissement extérieur, l'éducation de la jeunesse) et-ce-qui-concerne-les-institutions de-la-cité, et-ce-qui-concerne-Chalah (le perfectionnement intérieur, le rassemblement des vieillards, le sénat).

crivain hiérographe, il sentira bien pourquoi des Esséniens, instruits de ces mystères, ont pris tant de soin de les dissimuler.

ארדניגוד, ce-qui-concerne-Ninweh..... Deux racines contractées composent ce mot. La première, און, présente en général, l'idée d'une extension, d'un élargissement, d'une propagation: signifie proprement un fils. La seconde, און, désigne une habitation, une colonisation.

Moyse qui a profité habilement du nom de Babel, pris en mauvaise part, pour en faire sortir le principe de l'insubordination et de l'anarchie, profite maintenant du nom de Ninveh, pour y établir le principe de l'ordre et du gouvernement légitime. C'est ainsi que dans le cours de ce chapitre, quelques noms de peuples et de villes sont pris dans le même esprit et employés selon leurs expressions hiérogly-

י בְּיִן בִּין בִּין בִּין בְּיַח הְנֵא וּבִין בְּיַח הְנֵא וּבִין בְּיַח הְנֵא וּבִין בְּיַח הְנֵא וּבִין בְּיַח הְנֵא bein Chalah hiwa ha-Whir ha-ghedolah.

1

È

6

Ħ

1

Ē

Ľ

1

t

[

ľ

2

וּ וּכִּוּצְרַיִּם יָלָּד אֶת־לוּדִים וְאֶת־עֲנְבִּיִם 13. W-Mitzeraim ialad æth-Loudim w'æth-Whonanim w'æth-Lehabim w'æth-Naphethuhim.

phiques. Dans les langues primitives, la rareté des mots, et l'impossibilité d'en puiser dans les idiômes voisins, forçaient, comme je l'ai déjà dit, à leur attacher un grand nombre de significations.

תארכלוו, et-ce-qui-concerne-Chalah...... La racine אחרכלוו, et-ce-qui-concerne-Chalah...... La racine אחרכלוו, et diées de complément et d'integrité, exprime, dans le verbe radical אים, l'action de saisir, de tenir l'ensemble d'une chose, de l'amener à sa perfection. La racine אים, qui peint un état d'équilibre et d'égalité, hui étant jointe par contraction, forme avec elle le mot אים, qui signifie au propre, un ancien, un vieillard, c'est-à-dire, un homme que l'âge et l'expérience ont conduit à la perfection. De là, par extension, l'idée d'un sénat, d'une assemblée de vieillards, d'une institution sage et conservatrice.

- א. 12 אחדסן, et-ce-qui-concerne-Ressen...... Il est difficile de dire si le mot סן est un nom réel de ville, comme בלי est un nom réel de ville, comme tous les cas, on ne peut nier qu'il ne soit employé ici, dans son acception grammaticale, avec une précision admirable.
- #. 13. PAN, l'existence-des-Ludéens...... C'est la racine Tin, indiquant toute émanation, qui, gouvernée par le signe du mouvement directif, forme le mot Tin, en général, une émanation, une propagation, et en particulier, un individu émané, un enfant. De là, le verbe radical-composé Tin, générer, produire, enfanter, etc.

- sen (the state's holding reins) between-Ninweh (youth breeding out), and-Chalah (old men ruling in): and-it-was a-civil-safeguard most-great!
- 13. And-Mitzeraim (the over coming power) begat the-selfsameness of-the-Ludite (the pregnancies), and-that-of-the-Whonamite (the material heaviness), and-that-of-the-Lehabite (the blazing exhalations), and-that-of-the-Naphethuhite (the hollowed caverns).
- 12. Et-ce-qui-concerne-Ressen (les rênes du gouvernement) entre-Ninweh (l'accroissement extérieur, la colonisation), et-Chalah (le perfectionnement intérieur, le sénat): et-elle-était (cette institution centrale) une-sauve-gardecivile très-grande!
- 13. Et-Mitzeraim (les forces subjuguantes) produisit l'existence des-Ludéens (les propagations) et-celle-des-Whonaméens (les appesantissemens matériels) et-celle-des-Lehabéens (les exhalaisons enflammées), et-celle-des-Naphethuhéens (les cavernosités).

gnifie crevasser, fendre, boursouffler, etc., est employé ici au facultatif continu, mouvement passif, au pluriel.

\*. 14. D'O'ND'N, et-celle-des-Phatherusceens..... La racine D', qui renferme toutes les idées de brisure, cassure, ruine, réduction en parties impalpables, se présente dans cette circonstance, précédée par la racine DD dont il est fait usage dans le mot précédent.

בסלחים, et-celle-des-Chasceluheens...... Le verbe הואם exprime

יָצָאוּ כִוּשְׁם פְּלִשְׁתִּים וָאֶת-כַּפְּחֹרִים : יָצָאוּ כִוּשְׁם פְּלִשְׁתִּים וָאֶת-כַּפְּחֹרִים :

14. W'æth-Phatherussim w'æth Chasceluhim åsher îatzāou mi-sham Phelishethim w'æth-Chaphethorim.

И

k

į

E

9

ľ

1

ž

3

יַלֵּד אֶת־צִידֹן בְּכֹרוֹ וְאֶת־דֵוּת: W-chenahan îalad æth-Tzîdon bechor-ô w'æth-Heth.

וארד היכוסי וארד האכרי וארד היכוסי וארד האכרי וארד היכוסי וארד ואכרי וארד היכוסי וארד האכרי וארד האברי וארד ה

l'action d'absoudre les péchés. Il est employé comme facultatif fini, au pluriel, avec l'article assimilatif >.

בלשרוש, les-Phelishetheens...... Le verbe בלוש exprime l'action de disperser, de jeter au vent, et aussi d'errer. Il est revêtu de l'article

emphatique 7 changé en 7 pour former le facultatif pluriel.

toutes les idées de tour, de circuit, de version, de conversion, se réunit au signe D, pour former le verbe dérivé TID, qui signifie au propre, tourner d'une langue en une autre, traduire, faire une version; et au figuré, changer de vie, se convertir, passer d'une croyance à l'autre, etc.

mot dans 72, qui renferme l'idée de tout ce qui se montre opposé, adversaire, ennemi, de tout ce qui emploie des moyens perfides, insidieux, pour surprendre, tromper, séduire, etc. Le mot analogue 72, développe toute opposition qui découle de la force; comme 72, toute opposition qui découle de la ruse. Le premier peint la guerre, les

- 14. And-that-of-the-Patherussite (the broken out in crowds), and-that-of-the-Chasseluthite (the tried for atonement): from-whichissued-forth the-Phelishethite (the slighted), and-the-Chaphethorite (the converts).
- 15. Ans.]-Chenahan (the matérial existence) generated the-self-sameness of-Tzidon (the insnaring foe); first-born-his-own, and that-of-Heth (the dispirited amazement).
- 16. And-that-of-the-Jebussite (inward crushing), and-that-of-the-Æmorite (outward wringing), and-that-of-the-Girgashite (the chewing and chewing over and over).

- 14. Et-celle-des-Patherusséens (les fractures infinies), et-celle-des-Chasseluthéens (les épreuves expiatoires): de-qui sortirent de-làmême, les-Phelishethéens (les égarés, les infidèles), et-les-Chaphethoréens (les convertis, les fidèles).
- 15. Et-Chenahan (l'existence physique) produisit l'existence de-Tzidon (l'insidieux adversaire); premier-né-sien, et-celle-de-Heth (l'abattement, la fatigue).
- 16. Et celle des Jebousséens (les refoulemens intérieurs), et-celle-des AE moréens (les exprimations extérieures), et-celle-des Girgashéens (les remachemens réitérés).

conquêtes, la gloire des armes; l'autre, la chasse, la pêche, le gain et l'industrie du commerce.

rin TN1, et-celle-de-H'eth....... C'est la réaction d'un effort inutile, c'est l'existence élémentaire vivement resoulée sur elle-même : telle est l'expression de la racine III.

א. זה. וארדיבוסי, et-celle-des-Jebousséens...... Le verbe radical-composé יבוסי, fouler, pressurer avec le pied, s'élève sur la racine בארדיבוסי, qui caractérise cette espèce de pression au moyen de laquelle on foule et l'on refoule une chose pour en extraire le liquide et l'humide radical.

לארד האכורי, et-celle-des-Æmoréens...... J'ai donné plusieurs fois l'étymologie du verbe אכור dont il s'agit ici.

וארד-הגרעשי, et-celle-des-Ghirgashéens...... Les deux racines distinctes

ין ואֶת-הַעְרְקִי וְאֶת הַסִיגִי: 17. W'æth-ha-H'iwî w'æth-ha-H'arki w'æth-ha-Sçînî.

הַחֲמָתִי יְאַחַר נְפָׁצוּ כִוְשְׁפְּחְוֹר־ז יַחֲמָתִי יְאַחַר נְפָׁצוּ כִוְשְׁפְּחְוֹר־ז יָאֶת־הָאַרְנָּהִי וְאֶת־הַצְּמְרִי יְאֶרִּדִּ

יאָתד 18. W'æth-ha-Arwadi w'æth-ha-Tzemari w'æth-ha-H'amathi: w'ahar naphotzou mishephehôth ha-Chenahani. t

1

€

€

0

Ļ

Ï

ĭ

dont ce mot est composé, sont, premièrement, 72, qui désigne tout mouvement giratoire, exécuté sur soi-même, toute rumination, toute action continuée; et secondement, W2, qui exprime l'effet des choses qui se rapprochent, se touchent, se contractent; en sorte que le sens attaché au mot W22, paraît être une sorte de remâchement, de remaniement, de rumination, de travail contractile continuel.

\*. 17. MITTINI, et-celle-des-H iwéens.... Le verbe absolu TITI, recevant le signe de la manifestation potentielle en place du signe convertible, devient le symbole de la vie universelle TITI: mais si le premier caractère de ce mot important dégénère, et se change en celui de l'existence élémentaire, il n'exprime plus dans TITI, que la vie naturelle, animale, bestiale: s'il dégénérait encore davantage, et qu'il reçût le signe du sens matériel, il finirait par être le symbole de la vie matérielle absolue dans TITI. Le mot dont il est question dans cette note est un facultatif pluriel du verbe TITI, viere.

רארז-הערקי, et-celle-des-Wharkeens... Le mot ערקי, qui signifie proprement, les nerfs, exprime, au figuré, la force et l'énergie qui en résultent.

ראחדה et-celle-des-Scinéens....... La racine לאחדה qui, dans un sens restreint, se borne à caractériser la couleur rouge, développe, au figuré, toute idée de passion haîneuse, d'animadversion, de fureur, de combat, etc. On connaît assez l'horreur que les Égyptiens avaient pour la couleur rouge.

אי. 18. ארן הארודי, et-celle-des-Arwadéens..... Le composé ארודי s'é-

8

17. And-that-of-the-Hwite (animal lives), and-that-of-the-Wharkite (the brutish appetites), and-that-of-the-Sinite (the hateful and bloody disposition).

18. And-that-of-the-Arwadite (plundering desire), and-that-of-the-Tzemarite (the ankering for power), and-that-of-the-H'amathite (the most violent craving): and-after-wards were-scattered the-tribes of-the-Chenahanite (the material existing).

17. Et-celle-des-H'iwéens (les vies animales), et-celle-des-Whar-kéens (les passions brutales), et-celle-des-Sçinéens (les passions haineuses).

18. Et-celle-des-Arwadéens (les ardeurs du butin), et-celle-des-Tzemaréens (la soif du pouvoir), et-celle-des-H'amathéens (les desirs insatiables); et-ensuite furent-dispersées les-tribus des-Chenahanéens (les existences physiques).

lève sur les deux racines contractées ארר: par la première, ארן, devenue ארן, on doit entendre un foyer ardent vers lequel on fait tout refluer; par la seconde, און, les choses en général, les richesses, dont on desire la possession.

וארד הצמרי, et-celle-des-Tzemarèens..... Le composé אמר s'élève également sur les deux racines contractées בים: dont l'une, שנו désigne proprement la soif; et dont l'autre, אחר, nous est assez connue pour renfermer toutes les idées d'extension et de domination.

le sens d'une ardeur appétente et sans cesse excitée, dont l'expression est encore augmentée par l'addition de l'article emphatique, d'une ardeur appétente et sans cesse excitée, dont l'expression est encore augmentée par l'addition de l'article emphatique, d'une en n' pour former le pluriel.

א. 19. האכה, à-force..... C'est la racine א, revêtue de l'article emphatique א, et régie par l'article médiatif ב.

בררה, de-contraction-intestine....... La duplication du caractère, et l'addition de l'article emphatique dans la racine גל, augmentent considérablement son énergie. C'est une sorte de trituration intestine, exercée sur soi-même.

אָר עור. jusqu'à-l'affermissement...... J'ai parlé de la racine אין, 18 du ch. II.

37

T. II.

19. Wa-shi gheboul ha-Chenahani ויהי בכול הפגעני מצידן באכה גררה mi-Tzîdon b'âèhah gherarah! had-hazah! h'aèhah scedomah! wa-hamorah! w'admah! w'tzabîm had-lashah.

ů

[]

Ì

įĘ t

1

n

1

15

0

1

20. Ælleh benef-Ham l'mishephehoth-am li-leshonoth-am b'aretzoth-am b'gôie-hem.

יבר גם דואאבי 21. W-le Shem fullad gam-houâ âbî chol-beneî-heber ahî Jepheth hagadôl.

חברה, de-détours-obscurs..... Deux racines contractées composent le mot dont il s'agit. Par la première, 📆, on entend une chose fermée avec soin, fondue l'une dans l'autre; de là, le verbe français souder: par la seconde, [77], une chose sourde, silencieuse; de là, le mot anglais dumb, muet.

ועמרה, et-de-tyrannie..... Le verbe אמן, et-de-tyrannie..... Le verbe avec force, d'opprimer. C'est le verbe non, déclarer sa volonté, manifester sa puissance, parler, dont le caractère initial R, s'est changé en celui du sens matériel y.

האדמה, et-d'insensibilité...... Il faut bien se garder de confondre ce mot avec celui qui désigne l'élément homogène : celui dont il s'agit ici dépend de la racine 📺, dont je viens de parler, et qui caractérise tout ce qui est mvet, sourd, insensible comme le tombeau, inexorable, etc.

19. And-there-was the-utmost-bounds of the Chenahanite (the material existing) through- Izidon (the insnaring foe) by-dint of-in-ward-wringing unto-stiffness: by-dint- of hidden-wiles and-over-bearing and-unmercifulness, and-war-waging, unto-the-swallowing-up (of reches).

20. These-are the-issued-off-spring of-H'am, after-the-tribes-their-own, after-the-particular speeches-of-them, in-the-lands-of-them; in-the-organic-bodies-their-own.

21. And-through-Shem, didit-become also he-was thefather of-all-offspring-ultramundane, the-brother of-Japheth, the-great. rg. Et-telle-fut-l'extension-totale des-Chenghanéens (les existences physiques) par-le-moyende-la ruse, à-force de-contractionintestine, jusqu'à-l'affermissement: à-force de-détours-obscurs et-detyrannie et-d'insensibilité et-deguerres, jusqu'à-l'engloutissement (des richesses).

20. Tels-sont les-enfans de-H'am, selon-les-tribus-à-eux, selon-les-langues-à-eux, dans-lesterres-à-eux, dans-les-organisationsuniverselles-à-eux.

21. Et-envers-Shem, il-fut-engendré aussi, lui-qui-fut le-père de-toutes-les productions-ultraterrestres, le-frère de-Japheth, legrand.

toutes les idées de règles données à une troupe, à une armée, à une multitude marchant en corps.

est question ici, est remarquable dans sa forme hiéroglyphique. Des deux racines sur lesquelles il s'élève, l'une, ya, désigne proprement une gueule béante; l'autre, yaw, un ciment, c'est-à-dire, l'or et l'argent considérés comme finances, comme ciment politique des états.

\*. 20 et 21. Tous les termes en ont été expliqués.

לי. 22. עילם, Whellam...... C'est le mot אולם, dont j'ai souvent 37.

עילם 22. Benei Shem Wheilam w'Asshour w'Arpha-cheshad w'Loud wa-Aram.

1

ì

23. W-benef-Aram Houtz w'Houl w-Ghether wa-Mash.

parlé, où le signe convertible est remplacé par celui de la manifestation potentielle et de l'éternité des temps.

אשאל, Asshour...... Ce mot qui se trouve déjà au \*/. 11 de ce chapitre, reçoit dans celui-ci une nouvelle force, par l'influence de la génération de Shem à laquelle Moyse le fait appartenir. Il s'élève sur la racine אור, la lumière, qui, étant jointe au signe du mouvement relatif ש, forme le mot שור, renfermant toute idée de direction lumineuse, de conduite pure, d'ordre, d'harmonie, de gouvernement éclairé; ce mot, qui se revêt encore du signe de la stabilité et de la puissance א, forme celui dont il s'agit, אשור ; par lequel on doit entendre la prospérité, le bonheur, la gloire, la béatitude, et tout ce qui découle de l'ordre immuable et de l'harmonie. 1. 1. 1. 1. 1

וארף־כשד, Arpha-cheshad..... Les deux mots que je sépare ici, sont joints dans l'original; mais cette jonction paraît avoir été la suite d'une méprise du copiste antérieur à Esdras. Le premier mot, 578, s'élève sur la racine, קח, qui développe toutes les idées de cause médiatrice, remédiatrice, réparatrice, curative, etc. Réunie au signe de la stabilité et de la puissance N, elle a formé ce nom fameux dans toutes les mythologies anciennes, écrit Oppeos par les Grecs, et par nous Orphée. Le second mot, כשה, presqu'aussi fameux, puisqu'il était l'épithète favorite des Chaldéens, dérive de la racine 70, affectée à la puissance providentielle, à la nature productrice. De là le nom donné à

Shem (that which is upright and and bright) (were): Whetlam (everlasting time, eternity), and-Asshur (right and lawful sway, immutable order, holiness, felicity), and-Arpha-èheshad (the restorer of providential nature), and-Lud (generative power), and-Aram (universal elementising).

23. And the issued offspring of-Liram (universal elementising) (were): Wnutz (substantiation), and-Hul (virtral striving), and Gether (plenteous pressing), and-Mash (harvest reaped fruits)."

The state the college project t

. 22. The issued offspring of 22. Les productions émanées de-Shem (ce qui est élevé et brillant) (furent): Wheilam (la durée infinie, l'éternité), et-Asshour (le pouvoir légal, l'ordre immuable, l'harmonie, la béatitude), et-Arpha-cheshad (le principe médiateur de la nature providentielle), et-Loud (la propagation), et-Aram (l'élémentisation universelle).

> 23. Et-les-productions émanées d'Aram (l'élémentisation universelle) (furent): Whoutz (la substantiation), et-H'oul (le travail virtuel, et-Gether (la pression abondante), et-Mash (la récolte des fruits, la moisson).

Dieu meme; שורי, le Providentiel. Dans cette circonstance, cette racine w, est infléchie par l'article assimilatif 3.

et-Loud.... J'ai explique ce mot au v. 13 de ce même chapitre. Dan, et-Aram...... C'est la racine élémentaire an, dont j'ai souvent parlé, qui se trouve universalisée par le signe collectif final .

. . . 23. Whouly...... Voici la fameuse racine vy, la substance, verbalisée par le signe convertible. In a cari, a chi a con qual ma pai en a

et-Houl... Il est inutile de répéter tout ce que j'ai dit au sujet de cette ravine, dont le but est de peindre l'effort de la Natureien travail.

רגרור, et-Gether...... Ce mot hiéroglyphique s'élève sur deux racines contractées: la première, Mandésigne proprement un pressoir; et la seconde, 77, l'abondance, qui en est le résultat.

שובוי, et-Mash....... Clest-à-dire, l'amas des fruits, résultat nécessaire de l'élémentisation, de la substantiation, de l'effort virtuel, et de l'abondance apportée au pressoir de l'abondance au pressoir de l'abondance apportée au pressoir de l'abondance 
בארפכשר ילָר אֶת-שׁלָּהוּ וֹשֶׁלָּהוּ יְלָר 24. W'Arpha-cheshad falad æth - Shallah w-Shelah faladæth-Heber.

י ולְעֵבֶר יְלֵּד שְׁגֵּי בָנִים שֵׁם הַאֶּחָד פֶּלֶג פּ וּלְעֵבֶר יְלֵּד שְׁגֵּי בָנִים שֵׁם הַאֶּחָד פֶּלֶג בִּי בָיִםִיוֹ גַפְּלְגָה הָאָרֶץ וְשֵׁם אָחִיוֹ

ילינהר 25. W-l'Heber fullad shenei banim shem ha-æhad Pheleg èhi b' famaí-ð niphelegah ha-áretz wshem áhí-ð Jaktan.

\*. 24. 1770-1781, l'existence de Shelali....... C'est-à-dire, le trait lumineux, le rayon, l'inspiration, la grâce divine: car ce mot, choisi avec un grand art par l'écrivain hiérographe, porte sur les deux racines contractées 175 dont la première, 200, est particulièrement affectée à l'idée de la ligne tirée d'un lieu à un autre, de trait; et dont la seconde, 175, désigne la virtualité, la vigueur, la force projetante.

אד עבר, celle-de-Wheber..... Le mot אד עבר, dont l'acception propre est ce qui passe outre, ce qui est au-delà, reçoit de la génération de Shem un sens figuré, relatif au Monde intellectuel, vers lequel se porte l'effort de cette génération.

w. 25. 175, Pheleg..... J'ai dit au w. 4 du ch. VI, que la racine 75, développait toujours l'idée d'une chôse mise à part, distinguée, élevée au-dessus des autres, Cette racine, dont l'effet est encore augmenté par l'addition de la racine 17, affectée à la mesure de l'étendue, exprime ici une distinction morale, une dialection, une classification, entre des êtres d'une nature différente.

Quoique j'aie évité de faire des observations sur ce chapitre, voulant laisser à la sagacité du Lecteur le soin de tirer du magnifique tableau qu'il présente, les inductions et les conséquences qui en découlent, je ne puis cependant m'empêcher de lui faire remarquer, 24. And-Arpha-cheshad (the-providential restoring cause) begot the selfsameness of-Shelah (actual emission, efficacious grace): and Shelah (divine, efficacious emission) begat that-of-VV heber (the ultra mundane).

25. And-towards-Wheber (the ultramundane) was it-begotten two offspring: the name of one was-Pheleg (selection, separation), for by-the-days-his-own was-separated (divided in selected speeches) the earth: and-the-name of the-brother-his-own-was Jaktan (lessening) (of evil).

24. Et-Arpha-èheshad (le principe médiateur providentiel) produisit-l'existence-de-Shelah (l'émission active, la grace divine, efficace): et-Shelah (l'émission, la grace divine) produisit celle-de-Wheber (ce qui est ultra-terrestre, au-delà de ce monde).

25. Et-envers-Wheber (œ qui est ultra-terrestre) il-fut-engendré deux enfans: le-nom de-l'un-était Pheleg (l'élection, la dialection), à-cause que-dans-les-jours-siens fut-dialectisée (divisée en dialectes) la-terre: et-le-nom du-frère-sien fut-Jaktan (l'atténuation) (du mal).

comme une chose digne de la plus grande attention, qu'il existe dans les trois différentes générations que Moyse expose, trois causes de partage qui leur sont inhérentes, et qui découlent de trois différens principes. Dans la génération de Japheth, qui symbolise l'étendue, la cause de partage est le principe générateur; dans celle de H'am, qui représente ce qui est chaud et incliné, cette cause est, d'une part, le tonnerre, pour la partie purement physique, et les épreuves expiatoires pour la partie morale; dans celle de Shem, enfin, qui est élevé et brillant, cette cause est le principe médiateur providentiel lui-même, qui, générant la grâce divine, produit ce qui est ultra-terrestre, et donne lieu à la dialection et à l'atténuation du mal.

moindre, a reçu dans cette occasion, l'adjonction initiale , qui lui donne une force verbale. Il est d'ailleurs modifié en bien par l'influence de la génération de Shem,

•

בּ וְיִקְבִוּן יִלָּד אֶת־אַלְבוּוְדֵּד וְאֶת-שָּׁלֶּףְ 26. W'Jaktan falad æth - Almødad w'æth - Shaleph w'æth - Hatzarmaweth w'æth - Jarah.

K E

E

2

٤

71

é

ŀ

ı

į.

י איזל ואת איזל איזר ואָת בירור איזל איזר (אָת־אַיִּדְלְהּז 27. W'æth-Hadôram w'æth-Aouzal w'æth-Dikelah.

יַטְרָא: אַרִימָאֵל וְאָת־אַבִימְאַל וְאָת־ 28. W'æth-Hobal w'æth-Abi-mâel w'æth-Shebâ.

א. 26. ארדאל ארדאל, l'existence-d'Almôdad...... On doit distinguer ici dem mots réunis. Par le premier, אא, on doit entendre une force divine; et par le second, און, une action au moyen de laquelle toute chose atteint à sa mesure et la remplit.

מאר הארן. et-celle-de-Shaleph.... Le mot ארו מיל rappelle celui de מיל dont il est question au א. 24 de ce chapitre. Il est la réaction de l'action que celui-ci exprime; en sorte qu'en admettant que מיל caractérise une émission virtuelle, comme celle de la lumière ou de la grâce, par exemple, אוש en sera l'émission réfléchie concomitante: car la racine איל ajoutée à celle de שיל, le trait lumineux, s'applique à sa réflexion ou à son retour sur lui-même.

ie dictingue sont dignes de remarque. Le premier désigne une scission opérée dans une chose, et au moyen de laquelle cette chose se trouve constituer plusieurs parties distinctes. Il se compose de la racine yn, affectée à toute idée de coupure, de partage, de scission, jointe par contraction à la racine ne, affectée, au contraire, à toute idée de pression, de compaction, de formation. Le second mot,

- 26. And-Jaktan (lessening) begat the-selfameness-of-Almodad (divine probatory mensuration), and-that-of-Shaleph (reflected emission) and-that-of-Hotzar-moth (the scission porformed by death); and-that-of-Iarah (the brotherly sparkling show, the moon).
- 27. And that of Hadoram (universal brightness), and-that-of-Awzal (godlike purified fire), and-that-of-Dikelah (ethereal sounding rarefaction).
- 28. And-that-of-Whobal (infinite orbicular diffusing), and-that-of-Abimael (absolute fulness), and-that-of-Sheba (rest restoring).

- 26. Et-Jaktan (l'atténuation) produisit l'existence-d'Almodad (la mensuration probatoire et divinc), et-celle de Shaleph (l'émission réstéchie) et-celle-de-Hotzar-môth (la scission opérée par lamort) et-celle-d'Iarah (la manifestation radieuse, fraternelle: la lune).
- 27. Et-celle-d'*Hadoram* (la splendeur universelle), et-celle d'*Auzal* (le feu épuré et divin) et-celle-de-*Dikelah* (la raréfaction éthérée et sonore).
- 28. Et-celle-de-Whobal (l'orbe infini), et-celle-d'Abimaël (le père de la plénitude), et-celle-de-Sheba (le retour au repos).

TMD, est pris ici, non seulement pour la mort, mais pour sa cause même, la mortalité.

ואח-ירון, et-celle-d'Iarah....... Le mot און, signifie proprement, la lune. Il est composé, par contraction, des deux racines און, dont l'une caractérise la visibilité, et l'autre, la fraternité. Ces deux racines, réduites à la syllabe און, reçoivent le signe initial de la manifestation potentielle.

ש. 27. הדור , et-celle-d'Hadoram...... Le mot קורור, qui signifie proprement, la splendeur, la gloire, a reçu le signe □ qui en universalise le sens.

מוד אוול, et-celle-d'Auzal...... C'est la racine און, et-celle-d'Auzal...... C'est la racine hills hills.

C'est la racine hills affectée à l'éther, au feu contraction la finale און, exprime l'action de se porter avec rapidité d'un lieu à un autre, de communiquer par sympathie, de la même manière que l'étincelle électrique.

29. W'æth-Aôphir w'æth-Hawilah w'æth-Jôbab : chol-ælleh benef Jaktan.

f

:1

רארד-דקלה, et-celle-de-Dikelah....... On trouve dans ce mot deux racines contractées, יף און: par la première, on doit entendre une raréfaction poussée jusqu'à l'extrême subtilité; par la seconde, une légèreté élevée jusqu'à la simple consistance du son. On sent bien qu'il n'existe point, dans aucunes de nos langues modernes, de mots capables de rendre les idées attachées à ceux de Dikelah, d'Auzal, d'Hadoram: car, quels que soient les gaz, les fluides, que nos physiciens aient découverts, ils n'ont pas encore atteint jusqu'à ceux connus des Prêtres de Thèbes.

ל. 28. אור עוֹכל, et-celle-de-Whôbal....... La racine איי, affectée à toute élévation, à toute profondeur orbiculaire, est réunie par contraction à la racine אין, qui en pousse le sens jusqu'aux limites du possible.

ואר אבימאל, et-celle-d'Abi-mdel....... Les termes n'ont rien de difficile.

MOUSE au v. 7 de ce chapitre: mais la différence de génération, met une grande différence entre le sens respectif qu'ils renferment. Le repos produit par la force ignée, ne saurait être le même que celui émané de la puissance providentielle.

\*. 29. TENTINI, et-celle-d'Abphir...... C'est relativement au côté sous lequel on a envisagé le mot TENI, que les uns y ont vu de l'or, et les autres, de la cendre: prenant ainsi le sens hiéroglyphique, tantôt dans ce qu'il offrait de relevé, et tantôt dans ce qu'il offrait d'abject. La vérité est qu'il ne signifie ni l'un ni l'autre. Pour le traduire exactement, il faudrait des termes qui nous manquent encore. Ce mot, formé avec un art profond, s'élève sur les deux racines contractées INTIN. La première, FIN, renferme en soi l'idée d'une chose allant à sa fin, atteignant son but; la seconde, IN, est assez connue pour être le symbole de l'élément principe.

רוירוי (אוירוי), et-celle-de-H'awilah..... Ce mot s'est présenté au f. 7 de

29. And-that-of-Aophir (elementary fulfilled end), and-that-of-H'awilah (tried virtue), and-that-of-Iobab (shout, huzza!) all-those-were the issued-offspring of-Jaktan (the manifested lessening) (of evil).

29. Et-celle-d'Aôphir (la fin élémentaire), et-celle-de-H'awilah (la vertu éprouvée), et-celle-de-Jôbab (la jubilation, le cri d'allégresse!) tous-ceux-là-furent les-enfans de-Jaktan (l'atténuation) (du mal).

ce chapitre; mais quoiqu'il dérive toujours de la racine ou ou , il n'a pourtant pas la même expression, à cause de la génération de Shem qui le modifie. Sortant de la force ignée, il caractérisait l'énergie; issu de la puissance providentielle, il est l'emblème de la vertu.

proposition, et-celle-de-lôbab..... Je ne veux point cacher à mes Lecteurs que le mot אַרְיּרָב, dont nous avons fait jubilé et jubilation, d'après le latin, était formé en langue égyptienne, sur une racine onomatopée assez vulgaire, et signifiait proprement aboyer. Mais, comme le chien était dans le style hiéroglyphique l'emblème d'un des plus profonds mystères théurgiques, son cri était pris, dans le même style, pour l'expression de la joie la plus exaltée et la plus vive. Tant en hébreu qu'en chaldaïque le mot אוני signifie une acclamation, un cri d'allégresse, n applaudissement général. Il en est de même du syriaque loca, et de l'éthiopien BMG (tbah).

\*. 30. NUDO, depuis-la-moisson-des-fruits-spirituels.... J'ai expliqué ce mot au \*. 23 de ce chapitre.

indo, de-méditation-d'esprit........ Le sens vulgaire de ce mot est un livre. C'est le nom même de l'ouvrage de Moyse, auquel je l'ai restitué. Il dérive de la racine pp, affectée à toute idée d'addition, d'adjonction, de cumulation, de supplément, etc.

sieurs fois occasion de parler du mot p, et principalement au \*. 8 du ch. II. Le Lecteur a pu remarquer, s'il a lu ces longues notes avec l'attention que demande un sujet de cette importance, que les mêmes racines et les mêmes mots s'étant représentés un grand nombre de fois, ont toujours entraîné le même sens. Je n'ai point évité les répétitions afin de faciliter ses remarques sur une chose aussi essentielle. Il aura pu observer aussi que, conformément à ma promesse, je n'ai

30. Wa-ihi moshab'am ma-mesha יְרָהוּ מִּמְשָׁא בְּאָכְה סְבְּרָה סְבְּרָה b'àchah sepharah har ha-kedem.

¥

r

ļ

ì

t

1

ŀ

4

ì

changé aucun caractère sous prétexte de le réformer. Mes étymologies, appuyées toutes sur les mêmes principes, se sont déployées sans effort, et succédé sans contradiction. Ainsi, comme je l'ai dit, ma Grammaire a prouvé ma Traduction; et ma Traduction, ma Grammaire. J'arrive à la fin de mon travail avec la conviction intime d'avoir persuadé mon Lecteur, si mon Lecteur, exempt de préjugés, a voulu mettre dans son examen autant de bonne foi que j'en ai mis dans ma marche.

\*. 31 et 32. Tous les termes en sont connus. Il est inutile de nous y arrêter davantage; mais, avant de passer à la traduction correcte, j'ai encore à faire quelques observations, auxquelles je prie mes Lecteurs de donner un moment d'attention.

J'ai dit dans le discours préliminaire, en tête de ces notes, que ce que j'appelais LA COSMOGONIE DE MOYSE, était rensermé dans les dix premiers chapitres du *Beræshith;* considérant ces dix chapitres comme une sorte de décade sacrée, où se développaient, suivant la signification des nombres, la naissance de l'Univers et ses principales vicissitudes.

Je sais bien que cette affectation antique de renfermer dans les nombres une signification quelconque, ne sera pas du goût de la plupart des savans modernes, qui, accoutumés à n'entendre parler des nombres que sous leurs rapports purement mathématiques, doutent qu'on ait pu, sans folie, leur attribuer un sens au-delà de celui qu'ils expriment physiquement. Ces savans sont trop fondés à se moquer de ceux, qui, sans aucune connaissance réelle de l'antiquité, ont entrepris de parler une langue dont ils ignoraient jusqu'aux premiers élémens, pour que je prétende les blâmer. Au contraire, je ne trouve, comme eux, rien de plus ridicule que ce que certaines personnes ont écrit des nombres. Mais qu'on me permette une comparaison.

Parce qu'il y a de mauvais musiciens, est-ce-que la musique cesse de faire partie des beaux arts? Que dis-je! parce qu'on ne pénètre plus aujourd'hui dans les profondeurs de cette science, et qu'on se borne à la composition de quelques opéras, et à l'exécution de quelques

# VERSIONS LITTÉRALES: NOTES. Ca. X.

30. And-such-was the-restoring-place-of-them, from-harvestspiritual-fruits, by-dint of-spiritual-contriving, to-the-height ofpristine-time. 30. Et-tel-fut-le-lieu du-retourà-eux, depuis-la-moisson-des-fruitsspirituels, à-force de-méditationsd'esprit, jusqu'au-sommet de-l'antériorité des-temps.

symphonies, est-ce-qu'on doit taxer Platon de mensonge pour avoir dit que la musique est la clef de toutes les sciences? est-ce qu'il faut croire que Bouddha aux Indes, Kong-tzée en Chine, et même le Scandinave, auquel on a donné le nom de Woden, se seraient concertés à de telles distances, et de temps et de licux, pour dire la même chose, si cette chose n'avait pas eu quelque fondement? N'est-il pas plus simple de penser que nous avons perdu certaines données sur la manière d'étudier la musique; et que si nous envisagions, peut-être cette science du même côté que l'envisageaient les sages Hindoux, ceux de la Chine, ceux de l'ancienne Grèce, et jusqu'aux Druides nos aïeux, nous y trouverions les mêmes ressources morales et les mêmes sublimités? Il est vrai qu'il faudrait pour cela d'autres guides que les solfèges d'Italie.

Mais enfin Platon, qui voyait dans la musique d'autres choses que les musiciens de nos jours, voyait aussi dans les nombres un sens que nos algébristes n'y voient plus. Il avait appris à y voir ce sens d'après Pythagore, qui l'avait reçu des Égyptiens. Or, les Égyptiens ne s'accordaient pas seuls à donner aux nombres une signification mystérieuse. Il suffit d'ouvrir un livre antique pour voir que depuis les limites orientales de l'Asie jusqu'aux bornes occidentales de l'Europe, une même idée régnait sur ce sujet. Si je ne m'étais interdit les citations dans ces notes, j'en remplirais facilement des pages entières.

Raisonnons donc. Faut-il taxer toute l'antiquité de folie? Faut-il croire que Pythagore était un esprit faible, Platon un sot, Kong-tzée un ignorant? En vérité, je ne saurais le penser. Mais si ces hommes avaient des notions justes, il existait donc une langue des nombres, puisqu'ils ne se lassent pas d'en parler. Or, quelle était cette langue? en quoi consistait-elle? le voici. Elle consistait à prendre les nombres dans de certains rapports intellectuels, de la même manière qu'on les prend aujourd'hui dans des rapports physiques; en sorte que, comme un géomètre anglais peut entendre un problême de mathématiques

31. Ælleh benet-Shém l'mishephe-

hoth'am li-leshonoth'am b'artzoth'am l'gôie-hem.

qu'un géomètre français aura posé en caractères algébriques, et le résoudre, sans entendre la langue française, un sage chaldéen pouvait saisir un mystère de philosophie transcendante, énoncé en nombres hiéroglyphiques par un Égyptien, sans avoir la moindre connaissance de son idiôme : et comme le géomètre sait fort bien que les caractères qu'il emploie n'ont aucune puissance par eux-mêmes, et qu'ils ne sont que les signes des forces ou des quantités physiques, le sage Chaldéen savait aussi que les nombres dont il se servait, n'étaient que des symboles choisis pour exprimer les forces de la Nature intellectuelle.

Le vulgaire, il est vrai, ne pensait pas de même; car le vulgaire est vulgaire partout. Il n'y a pas long-temps qu'on prenait parmi nous les géomètres pour des sorciers, et qu'on menaçait de brûler les astronomes. Le peuple de Memphis et de Babylone, aussi ignorant que celui de Rome, ne séparait pas le signe qu'il voyait, de l'idée qu'on lui disait y être renfermée; s'imaginant, par exemple, que le nombre quatre, qui représentait la force multiplicatrice universelle, était cette force même. Plusieurs hommes, usurpant le titre de sages, finirent même par le penser : mais c'est une absurdité dans laquelle les vrais sages ne tombèrent jamais. Le symbole de la fameuse Tetrade, n'était qu'un simple quatre pour Pythagore, lorsqu'il n'y attachait pas l'idée du Moteur universel; de la même manière qu'une a n'est qu'une æ pour l'algébriste qui n'a pas résolu d'y voir l'inconnue qu'il cherche.

Il est très-important de savoir cela. C'est pour ne l'avoir pas su, qu'on a tant déraisonné pour et contre les nombres. Cette l'angue est absolument perdue aujourd'hui; et je me serais même abstenu d'en parler, si Moyse, que je traduis, ne l'avait employée en plusieurs endroits de son Sépher. Au reste, je n'ai point prétendu la rétablir; car cette entreprise eût demandé d'autres travaux. J'ai cru seulement utile de noter les endroits où l'on ne peut, sans son secours, pénétrer entièrement dans le sens de l'écrivain hiérographe. Ces endroits sont ceux où, sous prétexte de chronologie, il paraît fixer des dates, ou cal31. Those-are the issued-off-spring of-Shem, after-the-tribes-of-them, after the-speeches-theirown, in-the-lands-of-them, by-the-organic-hodies-their's.

31. Tels-sont-les-enfans-de-Shem, selon-les-tribus-à-eux, selonles-langues-à-eux, dans-les-terresà-eux, d'après-les-organisationsuniverselles-à-eux.

culer l'âge de ses personnages cosmogoniques. Je plains de bon cœuf les peines infinies que des savans, d'ailleurs très-estimables, se sont données pour pallier ses fréquens anachronismes, et pour faire accorder entr'eux le texte hébreu et le samaritain. Ils ne sentaient pas que c'étaient des symboles qu'ils soumettaient à leurs calculs; et que Moyse, si grand et si riche d'un autre côté, ne pouvait pas avoir été si mesquin et si pauvre. En effet, un Monde dont la création ne remonterait pas à six mille ans, et qui ne durerait que depuis environ 4200 ans depuis son déluge universel, serait un Monde excessivement moderne en comparaison du nôtre, où les moindres notions, soit en histoire, soit en physique, forcent de remonter à une antiquité qui n'est pas comparable.

Toutes les fois qu'on voudra prendre au pied de la lettre les périodes et les nombres de Moyse, on se perdra dans un labyrinthe inextricable. On n'expliquera jamais d'une manière satisfaisante pourquoi le texte samaritain qui raccourcit la durée de la création au déluge de trois siècles, allonge, au contraire, celle du déluge à la vocation d'Abraham, non seulement de ces trois siècles supprimés, mais encore de trois siècles de plus; pourquoi les hellénistes, ayant les deux textes sous les yeux, n'ont suivi ni l'un ni l'autre, allongeant arbitrairement la durée de la création au déluge, de près de huit siècles, et celle du déluge à la vocation d'Abraham, de plus de sept; ce qui donne ensemble un espace de quinze cents ans au-delà de celui fixé par le texte hébreu.

Mais ces difficultés, insurmontables autrement, disparaissent quand on pense qu'Esdras et les hellénistes eurent des raisons très-fortes, l'un pour s'éloigner du texte samaritain, et les autres, pour brouiller cette chronologie mystérieuse. Esdras, voulant, comme nous l'avons déjà vu, faire à jamais distinguer le Sépher hébraïque du Sépher samaritain, qu'il avait frappé d'anathème, n'avait pas de meilleur moyen, sans

COSMOGONIE DE MOYSE:

304 משמחת בני-נח לחילדתם 32. Ælleh mishephehoth benef-Noah בגייהם ומאלה גפרדו הגוים בארץ

l'thô-ledoth'am b'gôfe-hem wme-ælleh niphredou ha-gôim ba-åretz åhar ha-mabboul.

nuire au texte, que celui de changer de forme quelques nombres symboliques, indifférens à la doctrine sacrée; et les hellénistes esseniens, fuyant toute espèce de profanation, ne pouvaient pas mieux prouver que leur intention avait été de ne dévoiler aucun des mystères mosaïques, qu'en changeant tout-à-fait ces nombres, dont ils n'auraient pu donner l'exacte traduction, sans en exposer le sens aux yeux des profanes : car, non seulement les Chaldéens, mais ceux des Égyptiens et des Grecs, initiés dans la science des nombres, auraient saisi la pensée de Moyse à la seule inspection de sa chronologie.

Un lecteur impartial et qui me suit avec attention, comprendra facilement qu'en admettant avec moi la signification hiérographique des nombres rapportés dans le Sépher, toute difficulté cesse, tant relativement à la prétendue brièveté de la durée du Monde, que relativement aux anachronismes, et aux différences qu'on trouve entre les deux textes et la traduction des hellénistes; tandis que, si l'on veut continuer à prendre ces nombres selon leur valeur arithmétique, il faut, de deux choses l'une, ou regarder Moyse comme un ignorant, ou éteindre toute lumière historique et physique dont l'éclat irrésistible démontre l'antiquité du globe terrestre.

Sans expliquer entièrement la signification symbolique des nombres, parce qu'il aurait fallu pour cela, restituer une science entièrement perdue, entreprise pénible et dangereuse, j'en ai dit assez pour mettre le Lecteur sur la voie des découvertes. D'abord j'ai donné l'interprétation de la décade hébraïque. Cela était d'autant plus utile que je savais que chaque chapitre du Beræshith porte le caractère de son nombre. Sans cette considération importante, et si je n'avais pas vu que la Cosmogonie proprement dite, se renfermait dans une sorte de décade hiéroglyphique, je n'aurais point traduit ce dixième chapitre, qui, n'étant qu'une sorte de passage ou de lien, entre deux parties d'un même tout, appartient plus encore à la Géologie qu'il commence,

32. These-are the-tribes of-the-issued-beings of-Noah, after-the-symbolical-progenies of-them, in the organic-bodies-their-own: and-through-those were-parted the-organic-natural-bodies, in-the-carth, after-the-great-swelling (of waters).

32. Telles-sont les-tribus desêtres-émanés de-Noah, selon-lescaractéristiques-générations-à-eux, dans - les - organisations - constituantes-à-eux; et-par-ceux-là-même furent-diversifiées les-organisations-naturelles en-la-terre, aprèsla-grande-intumescence (des eaux).

qu'à la Cosmogonie qu'il finit. Je sens que ceci a besoin d'une explication. La voici :

Le nombre dix a cela de particulier, dans la langue des nombres, qu'il est à la fois final et initial: c'est-à-dire qu'il termine la première décade et commence la seconde, renfermant ainsi deux expressions, et se présentant en même temps comme terme et comme principe. Je prie le Lecteur d'examiner l'exemple d'une chose assez difficile à faire entendre autrement.

Première décade. Seconde décade. Troisième décade.

1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10.11.12.13.14.15.16.17.18.19.20.21.22.23.24.25.26.27.28. etc.
1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10.11.12.13.14.15.16.17.18.19. etc.
1. 2. 5. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. etc.
1. 2. 5. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. etc.

On voit dans cet exemple que le nombre 10 de la première décade, répond au nombre 1 de la seconde; en sorte que si l'on suit la progression arithmétique de part et d'autre, on trouve que les nombres correspondans sont 10 et 1, 11 et 2, 12 et 3, etc. Toujours en additionnant les membres du nombre complexe pour former le nombre simple.

Or, je dois dire pour ceux de mes Lecteurs qui ne craignent pas les idées profondes et neuves, que les dix premiers chapitres du Beræshith ne répondent pas à la première décade, telle qu'elle est exposée cidessus, mais à la seconde : en sorte qu'ils donnent à penser que ce livre avait un commencement composé de neuf chapitres dont le premier du Beræshith formait le dixième. Ce commencement était consacré à la Théogonie, et roulait sur l'essence de la Divinité. J'ai de

- 39

T. 2.

fortes raisons de penser que Moyse, ayant reçu du sanctuaire de Thèbes, ces principes théogoniques, les supprima, ne jugeant point, avec juste raison, les Hébreux qu'il était appelé à conduire, en état de les supporter. Il se borna à la Cosmogonie, et commença son ouvrage de la manière que nous l'avons vu.

Le premier chapitre,  $\frac{10}{1}$ , fut celui de la *Principiation* : là, tout se présente en puissance d'être, ou en germe.

Le second chapitre,  $\frac{11}{2}$ , fut celui de la *Distinction*: le principe y passe de puissance en acte.

Le troisième,  $\frac{19}{3}$ , fut celui de l'*Extraction*: une grande opposition a lieu.

Le quatrième, <sup>15</sup><sub>4</sub>, fut celui de la *Multiplication divisionnelle*: c'est àdire, de cette sorte de multiplication qui a lieu quand on divise un tout en parties.

Le cinquième,  $\frac{14}{5}$ , fut celui de la Compréhension facultative.

Le sixième,  $\frac{15}{6}$ , fut celui de la Mesure proportionnelle.

Le septième,  $\frac{16}{7}$ , fut celui de la Consommation des choses : l'équilibre est rompu; une catastrophe terrible suit; l'Univers est renouvelé.

Le huitième,  $\frac{17}{8}$ , fut celui de l'*Entassement des espèces* : les choses divisées reviennent à leurs principes communs, en se réunissant.

Le neuvième,  $\frac{18}{9}$ , fut celui de la Restauration cimentée : un nouveau mouvement commence.

Le dixième,  $\frac{19}{10}$ , fut celui de la *Puissance aggrégative et formatrice* : les forces naturelles se déploient et agissent.

Après ces observations, les dernières dans lesquelles je doive entrer maintenant, il ne reste plus qu'à voir la traduction correcte.

# COSMOGONIE DE MOYSE.

SECONDE PARTIE

TRADUCTION CORRECTE.

)

ľ

# LA COSMOGONIE DE MOYSE.

# CHAPITRE PREMIER

# La Principiation.

- \*. 1. Dans le Principe, Ælohim, Lui-les-Dieux, l'Étre des êtres, avait créé en principe ce qui constitue l'existence des Cieux et de la Terre.
- 2. Mais la Terre n'était qu'une puissance contingente d'être dans une puissance d'être; l'Obscurité, force astringente et compressive, enveloppait l'Abîme, source infinie de l'existence potentielle; et l'Esprit divin, souffle expansif et vivifiant, exerçait encore son action génératrice audessus des Eaux, image de l'universelle passivité des choses.
- 3. Or, il avait dit, Lui-les-Dieux; la Lumière sera, et la Lumière avait été.
- 4. Et, considérant cette essence lumineuse comme bonne, il avait déterminé un moyen de séparation entre la Lumière et l'Obscurité.

1

- 5. Désignant, Lui-les-Dieux, cette Lumière, élémentisation intelligible, sous le nom de Jour, manifestation phénoménique universelle, et cette Obscurité, existence sensible et matérielle, sous le nom de Nuit, manifestation négative et nutation des choses : et tel avait été l'occident, et tel avait été l'orient, le but et le moyen, le terme et le départ, de la première manifestation phénoménique.
- 6. Déclarant ensuite sa volonté, il avait dit, Lui-les-Dieux: il y aura une expansion éthérée au centre des eaux; il y aura une force raréfiante opérant le partage de leurs facultés opposées.
  - 7. Et Lui, l'Être des êtres, avait fait cette Expansion éthérée; il avait

excité ce mouvement de séparation entre les facultés inférieures des eaux, et leurs facultés supérieures; et cela s'était fait ainsi.

- 8. Désignant, Lui-les-Dieux, cette expansion éthérée du nom de Cieux, les eaux exaltées: et tel avait été l'occident, et tel avait été l'orient, le but et le moyen, le terme et le départ, de la seconde manifestation phénoménique.
- 9. Il avait dit encore, Lui-les-Dieux : les ondes inférieures et gravitantes des cieux tendront irrésistiblement ensemble vers un lieu déterminé, unique; et l'Aridité paraîtra : et cela s'était fait ainsi.
- 10. Et il avait désigné l'aridité sous le nom de *Terre*, élément terminant et final, et le lieu vers lequel devaient tendre les eaux, il l'avait appelé *Mers*, immensité aqueuse: et considérant ces choses, Lui l'Être des êtres, il avait vu qu'elles seraient bonnes.
- 11. Continuant à déclarer sa volonté, îl avait dit, LUI-les-Dieux: la Terre fera végéter une herbe végétante, et germant d'un germe inné, une substance fructueuse portant son fruit propre, selon son espèce, et possédant en soi sa puissance sémentielle: et cela s'était fait ainsi.
- 12. La Terre avait fait pousser de son sein une herbe végétante et germant d'un germe inné, selon son espèce, une substance fructueuse possédant en soi sa puissance sémentielle selon la sienne : et Lui, l'Être des êtres, considérant ces choses, avait vu qu'elles seraient bonnes.
- 13. Et tel avait été l'occident, et tel avait été l'orient, le but et la moyen, le terme et le départ, de la troisième manifestation phénoménique.
- 14. Déclarant encore sa volonté, il avait dit, Lui-les-Dieux: il y aura dans l'Expansion éthérée des cieux, des Centres de lumière, destinés à opérer le mouvement de séparation entre le jour et la nuit, et à servir de signes à venir, et pour les divisions temporelles, et pour les manifestations phénoméniques universelles, et pour les mutations or tologiques des êtres.
- 15. Et ils seront, ces Centres de lumière, comme des foyers sensibles chargés de faire éclater la Lumière intelligible sur la terre : et cela s'était fait ainsi.

- 16. Il avait déterminé, Lui, l'Être des êtres, l'existence potentielle de cette Dyade de grands foyers lumineux; destinant le plus grand à la représentation du jour, et le plus petit à celle de la nuit; et il avait déterminé aussi l'existence des facultés virtuelles de l'Univers, les étoiles.
- 17. Les préposant dans l'expansion éthérée des cieux, ces foyers sensibles, pour faire éclater la Lumière intelligible sur la terre.
- 18. Pour représenter dans le jour et dans la nuit, et pour opérer le mouvement de séparation entre la lumière et l'obscurité: et considérant ces choses, Lui, l'Être des êtres, il avait vu qu'elles seraient bonnes.
- 19. Et tel avait été l'occident, et tel avait été l'orient, le but et le moyen, le terme et le départ, de la quatrième manifestation phénoménique.
- 20. Ensuite, il avait dit, Lui-les-Dieux: les Eaux émettront à foison les principes vermiformes et volatiles d'une âme de Vie, mouvante sur la terre, et voltigeante dans l'expansion éthérée des cieux.
- 21. Et Lui, l'Être des êtres, avait créé l'existence potentielle de ces immensités corporelles, légions de monstres marins, et celle de toute âme de Vie, animée d'un mouvement reptiforme, dont les eaux émettaient à foison les principes, selon leur espèce, et celle de tout oiseau à l'aile forte et rapide, selon son espèce: et considérant ces choses, Lui-les-Dieux, il avait vu qu'elles seraient bonnes.
- 22. Il avait béni ces êtres, et leur avait déclaré sa volonté, disant : propagez-vous et multipliez-vous, et remplissez les eaux des mers; afin que l'espèce volatile se multiplie sur la terre.
- 23. Et tel avait été l'occident, et tel avait été l'orient, le but et le moyen, le terme et le départ, de la cinquième manifestation phénoménique.
- 24. Et Lui-les-Dieux avait dit encore : la Terre émettra de son sein un souffle de vie selon son espèce, animé d'un mouvement progressif, quadrupède et reptile, Animalité terrestre, selon son espèce : et cela s'était fait ainsi.
  - 25. Il avait donc determiné, Lui, l'Être des êtres, l'existence poten-

tielle de cette Animalité terrestre, selon son espèce, et celle du Genre quadrupède, selon son espèce; et considérant ces choses, il avait jugé qu'elles seraient bonnes.

- 26. Continuant ensuite à declarer sa volonté, il avait dit, Lui-les-Dieux: nous ferons Adam, l'Homme universel, en notre ombre réfléchie, suivant les lois de notre action assimilante; afin que, puissance collective, il tienne universellement l'empire, et domine à la fois, et dans le poisson des mers, et dans l'oiseau des cieux, et dans le quadrupède, et dans toute l'animalité, et dans toute vie reptiforme se mouvant sur la terre.
- 27. Et Lui, l'Être des êtres, avait créé l'existence potentielle d'Adam, l'Homme universel, en son ombre réfléchie; en son ombre divine il l'avait créé; et puissance collective, l'avait identifié ensemble mâle et femelle.
- 28. Il avait béni son existence collective, et lui avait déclaré collectivement sa volonté, disant : propagez-vous et multipliez-vous; remplissez la Terre et subjuguez-la; tenez universellement l'empire et dominez dans le poisson des mers, et dans l'oiseau des cieux, et dans toute hose jouissant du mouvement vital sur la Terre.

Et il lui avait également déclaré, Lui-les-Dieux, voici : je vous ai donné, sans exception, toute herbe germant d'un germe inné, sur la face de la Terre entière, ainsi que toute substance portant son fruit propre, et possédant en soi sa puissance sémentielle, pour vous servir d'aliment.

- 30. Et à toute animalité terrestre, à toute espèce de volatile, d'être reptiforme se mouvant sur la terre, et possédant en soi le principe inné d'un souffle animé de vie, j'ai donné en totalité l'herbe verdoyante pour aliment. Et cela s'était fait ainsi.
- 31. Alors considérant toutes ces choses qu'il avait faites en puissance, comme présentes devant lui, il avait vu, Eur-les-Dieux, qu'elles seraient bonnes selon leur mesure. Et tel avait été l'occident, et tel avait été l'orient, le but et le moyen, le terme et le départ, de la sixième manifestation phénoménique.

### CHAPITRE II.

#### La Distinction.

- \*. 1. Ainsi, devant s'accomplir en acte, s'accomplirent en puissance et les Cieux et la Terre, et la Loi régulatrice qui devait présider à leurs développemens.
- 2. Et l'Être des êtres ayant terminé à la septième manifestation phénoménique, l'acte souverain qu'il avait conçu, revint à son état primitif dans cette septième période, après l'entier accomplissement de l'œuvre divine qu'il avait effectuée.
- 3. C'est pourquoi il bénit, Lui-les-Dieux, cette septième manifestation phénoménique, et en sanctifia à jamais l'existence symbolique comme étant l'époque de son retour à son état primitif, après l'entier accomplissement de l'acte souverain dont il avait créé le dessein selon sa puissance efficiente.
- 4. Tel est le type des générations des Cieux et de la Terre, suivant le mode de leur création, au jour où Inôan, Lui-les-Dieux, déployant sa puissance créatrice, fit en principe les Cieux et la Terre,
- 5. Et la conception entière de la Nature, avant que la Nature existât sur la Terre, et sa force végétative, avant qu'elle eût végété: car Inôan, l'Être des êtres, ne faisait point pleuvoir sur la Terre, et l'universel Adam n'existait point encore en substance actuelle, pour ellaborer et servir l'Élément adamique.
  - 6. Mais une émanation virtuelle, s'élevant avec énergie du sein de la Terre, abreuvait toute l'étendue de ce même élément.
  - 7. Or, IHOAH, l'Être des êtres, ayant formé la substance d'Adam, de la sublimation des parties les plus subtiles de l'Élément adamique, inspira dans son entendement une essence exhalée des Vies, et dès

lors Adam, l'Homme universel, devint une similitude de l'Ame vivante, universelle.

8. Ensuite il traça, Inôah, Lui-les-Dieux, une enceinte organique dans la sphère de la sensibilité temporelle, extraite de l'antériorité universelle des temps; et il y plaça ce même Adam, qu'il avait formé pour l'éternité.

9. Ordonnant à l'Élément adamique de faire croître toute espèce de substance végétative, aussi belle à la vue, selon sa nature, que bonne au goût; et voulant en même temps que le principe substantiel des Vies se développât au centre de l'enceinte organique avec la substance propre du bien ou du mal.

10. Cependant une émanation lumineuse, telle qu'un vaste fleuve, coulait de la sphère sensible pour la vivification de l'enceinte organique; s'y divisait, et paraissait au dehors selon la puissance quaternaire multiplicatrice, en quatre principes.

11. Le nom du premier de ces principes émanés était *Phishôn*, c'està-dire, la réalité physique, l'être apparent : il enveloppait toute la terre de *H'awila*, l'énergie virtuelle, lieu natal de l'or.

12. Et l'or de cette terre-là, embléme de la réflexion lumineuse, était bon. C'était encore le lieu natal du *Bedolla*, division mystérieuse, et de la pierre *Shôam*, sublimation universelle.

13. Le nom du second de ces principes émanés était Gihôn, le mouvement formatif : il envelopait toute la terre de Choush, le principe igné.

14. Le nom du troisième de ces principes émanés était Hiddekel, le rapide propagateur, servant de véhicule au principe de la félicité. Le quatrième, enfin, recevait le nom de Phrath, à cause de la fécondité dont il était la source.

15. Ainsi donc, IHÔAH, l'Être des êtres, ayant pris Adam, l'Homme universel, le plaça dans l'enceinte organique de la sensibilité temporelle, pour qu'il l'ellaborât et la gardât avec soin.

16. Et il lui recommanda fortement, Inoau, zur-les-Dieur, en lui

déclarant ainsi sa volonté : « de toute la substance végétative de l'enceinte organique, tu peux t'alimenter sans crainte :

- 17. » Mais de la substance propre de la connaissance du bien et du mal, garde-toi de faire aucune consommation : car au jour même où tu t'en alimenteras, tu deviendras muable, et tu mourras »:
- 18. Ensuite il dit, Inoan, l'Être des êtres, il n'est pas bon qu'Adam soit dans la solitude de lui-même: je lui ferai une compagne, une aide élémentaire, émanée de lui-même, et formée dans la réflexion de sa lumière.
- 19. Or, il avait formé hors de l'Élément adamique, toute l'animalité de la nature terrestre, et toute l'espèce volatile des cieux; il les fit venir vers *Adam* pour voir quel nom relatif à lui-même, cet Homme universel assignerait à chaque espèce; et tous les noms qu'il assigna à ces espèces, dans leurs rapports avec lui, furent l'expression de leurs rapports avec l'Ame vivante universelle.
- 20. Ainsi donc, Adam assigna des noms à l'espèce entière des quadrupèdes, à celle des oiseaux, et généralement à toute l'animalité de la nature; mais il fut loin d'y trouver cette compagne, cette aide élémentaire, qui, émanée de lui-même, et formée dans la réflexion de sa lumière, devait lui présenter son image réfléchie.
- 21. Alors Inôan, l'Être des êtres, laissa tomber un sommeil profond et sympathique sur cet Homme universel, qui s'endormit soudain; et rompant l'unité de ses enveloppes extérieures, il prit l'une d'elles, et revêtit de forme et de beauté corporelle, sa faiblesse originelle.
- 22. Ensuite il rétablit cette enveloppe qu'il avait extraite de la substance même d'Adam, pour la faire servir de base à celle d'Aisha, sa compagne intellectuelle; et il l'amena vers lui.
- 23. Et Adam, déclarant sa pensée, dit : celle-ci est véritablement substance de ma substance, et forme de ma forme; et il l'appela Alsha, faculté volitive efficiente, à cause du principe volitif intellectuel Aish, dont elle avait été tirée en substance.
- . 24. Voilà pourquoi l'homme intellectuel, Aish, doit quitter son

père et sa mère, et se réunir à sa compagne intellectuelle, Aisha, sa faculté volitive; afin de ne faire avec elle qu'un seul être sous une même forme.

25. Or, ils étaient l'un et l'autre entièrement découverts, sans aucun voile corporel qui déguisât leurs conceptions mentales, l'universel Adam, et sa faculté volitive Aisha; et ils ne se causaient entr'eux aucune honte.

#### CHAPITRE III.

#### L'Extraction.

- ★. 1. Cependant, Nahash, l'Attract originel, la Cupidité, cette ardeur interne, appétante, était la passion entraînante de la vie élémentaire, le principe intérieur de la Nature, ouvrage de Iнôan. Or, cette Passion insidieuse dit à Aisha, la faculté volitive d'Adam, pourquoi vous a-t-il recommandé, Lui-les-Dieux, de ne pas vous alimenter de toute la substance de la sphère organique?
- 2. Et la Faculté volitive répondit à cette Ardeur cupide : nous pouvons sans crainte nous alimenter du fruit substantiel de l'enceinte organique.
- 3. Mais quant au fruit de la substance même qui est au centre de cette enceinte, il nous a dit, Luz-les-Dieux, vous n'en ferez pas aliment; vous n'y aspirerez pas votre âme, de peur que vous ne vous fassiez inévitablement mourir.
- 4. Alors Nalash, l'attract originel, reprit : non, ce n'est pas de mort que vous vous ferez inévitablement mourir.
- 5. Car, sachant bien, Lui-les-Dieux, que dans le jour où vous vous alimenterez de cette substance, vos yeux seront ouverts à la lumière, il redoute que vous ne deveniez tels que Lui, connaissant le bien et le mal.
  - 6. Aisha, la faculté volitive, ayant considéré qu'en effet cette substance, mutuellement désirée par le sens du goût, et par celui de la vue, paraissait bonne, et la flattait agréablement de l'espoir d'universaliser son intelligence, détacha de son fruit, s'en nourrit; et en donna aussi avec intention à son principe intellectuel, Aish, auquel elle était étroitement unie; et il s'en nourrit,

- 7. Et soudain leurs yeux s'ouvrirent également; et ils connurent qu'ils étaient dénués de vertu, de lumière propre, stériles, révélés dans leur obscur principe. Ils firent alors naître au-dessus d'eux une élévation ombreuse, voile de tristesse mutuelle et de deuil; et se firent des vétemens passagers.
- 8. Cependant ils entendirent la voix même de Inôah, l'Être des êtres, se portant en tous sens dans l'enceinte organique, selon le souffle spiritueux de la lumière du jour. L'universel Adam se cacha de la vue de Inôah, avec sa faculté volitive, au centre de la substance même de l'enceinte organique.
- 9. Mais Inoan, l'Être des êtres, se fit entendre à Adam, et lui dit : où t'a porté ta volonté?
- 10. Et Adam répondit : j'ai entendu ta voix dans cette enceinte; et voyant que j'étais dénué de vertu, stérile, révélé dans mon obscur principe, je me suis caché.
- 11. Et l'Être des êtres reprit : qui t'a donc enseigné que tu étais ainsi dénné, si ce n'est l'usage de cette même substance dont je t'avais expressément recommandé de ne t'alimenter nullement?
- 12. Et Adam répondit encore: Aisha, la faculté volitive que tu m'as donnée pour être ma compagne, c'est elle qui m'a offert de cette substance, et je m'en suis alimenté.
- 13. Alors, IHÔAH, l'Étre des êtres, dit à la Faculté volitive, pourquoi as-tu fait cela? et Aisha répondit: Nahash, cette passion insidieuse, a causé mon délire, et je me suis alimentée.
- 14. Et Inôah, l'Être des êtres, dit à Nahash, l'attract originel : puisque tu as causé ce malheur, tu seras une passion maudite au sein de l'espèce animale et parmi tout ce qui vit dans la Nature : d'après ton inclination tortueuse tu agiras bassement, et d'exhalaisons élémentaires tu alimenteras tous les momens de ton existence.
- 15. Je mettrai une antipathie profonde entre toi, Passion cupide, et entre Aisha, la faculté volitive; entre tes productions et ses pro-

ductions: les siennes comprimeront en toi le principe du mal, et les tiennes comprimeront en elle les suites de sa faute.

- 16. S'adressant à Aisha, la faculté volitive, il lui dit : je multiplierai le nombre des obstacles physiques de toutes sortes, opposés à l'exécution de tes desirs, en augmentant en même temps le nombre de tes conceptions mentales et de tes enfantemens. Avec travail et douleur tu donneras l'être à tes productions; et vers ton principe intellectuel, entraînée par ton penchant, tu subiras son empire, et il sa représentera en toi.
- 17. Et à l'Homme universel, Adam, il dit ensuite: puisque tu as prété l'oreille à la voix de ta faculté volitive, et que tu t'es nourri de cette substance, de laquelle je t'avais expressément recommandé de ne t'alimenter nullement, maudit! soit l'élément adamique, homogène, et similaire à toi, relativement à toi: avec angoisse tu seras forcé d'en alimenter tous les momens de ton existence.
- 19. Et les productions tranchantes, et les productions incultes et désordonnées, germeront abondamment pour toi : tu te Lourriras des fruits âcres et desséchés de la Nature élémentaire.
- 19. Tu t'en nourriras dans l'agitation continuelle de ton esprit, et jusqu'au moment de ta réintégration à l'Élément adamique, homogène et similaire à toi : car, comme tu as été tiré de cet élément, et que tu en es une émanation spiritueuse, ainsi c'est à cette émanation spiritueuse que tu dois être réintégré.
- 20. Alors l'universel Adam, assigna à sa faculté volitive Aisha, le nom de H'eva, existence élémentaire; à cause qu'elle devenait l'origine de tout ce qui constitue cette existence.
- 21. Ensuite Inôan, l'Être des êtres, fit pour Adam et pour sa compagne intellectuelle, des sortes de corps de défense dont il les revêtit avec soin.
- 22. Disant, IHOAH, LUI-les-Dieux: voici Adam, l'Homme universel, devenu semblable à l'un d'entre nous, selon la connaissance du bien et du mal. Mais alors, de peur qu'il n'étendît la main, et qu'il ne se saisit

aussi du principe substantiel des Vies, qu'il ne s'en nourrit, et qu'il ne vécût en l'état où il était, durant l'immensité des temps;

- 23. IHÔAH, l'Être des êtres, l'isola de la sphère organique de la sensibilité temporelle, afin qu'il ellaborât et servit-avec soin cet Élément adamique, hors duquel il avait été tiré.
- 24. Ainsi il éloigna de son poste cet Homme universel, et fit résider du principe de l'antériorité des temps, à la sphère sensible et temporelle, un être collectif appelé *Cherubim*, semblable à la puissance multiplicatrice universelle, armé de la flamme incandescente de l'extermination, tourbillonnant sans cesse sur elle-même, pour garder la route de la substance élémentaire des Vies.

## CHAPITRE IV.

# La Multiplication divisionnelle.

- \* 1. CEPENDANT, Adam, l'Homme universel, connut H'eva, l'existence élémentaire, comme sa faculté volitive efficiente; et elle conçut, et elle enfanta Kaîn, le fort et le puissant transformateur, celui qui cent dice, saisit et assimile à soi; et elle dit: j'ai formé, selon ma nature, ai principe intellectuel de l'essence même, et semblable à IHÔAH.
- 2. Et elle ajouta à cet enfantement celui de son frère Habel, le doux et pacifique libérateur, celui qui dégage et détend, qui évapore, qui fuit le centre. Or, Habel était destiné à diriger le développement du Monde corporel; et Kaîn, à ellaborer et servir l'Élément adamique.
- 3. Or, ce sut de la cime des mers, que Kain sit monter vers Inôan une oblation des fruits de ce même élément:
- 4. Tandis qu'Habel offrit aussi une oblation des prémices du Monde qu'il dirigeait, et des vertus les plus éminentes de ses productions : mais Inôan s'étant montré sauveur envers Habel et envers son offrande,
- 5. Ne reçut point de même Kaîn, ni son oblation; ce qui causa un violent embrasement dans ce fort et puissant transformateur, décomposa sa physionomie, et l'abattit entièrement.
- 6. Alors, Inôan dit à Kaîn: pourquoi cet embrasement de ta part? et d'où vient que ta physionomie s'est ainsi décomposée et abattue?
- 7. N'est-ce pas que si tu fais le bien, tu en portes le signe? et que si tu ne le fais pas, au contraire, le vice se peint sur ton front? qu'il t'entraîne dans son penchant qui devient le tien; et que tu te représentes sympathiquement en lui?
- 8. Ensuite, Kain déclarant sa pensée à Habel, son frère, lui manifesta sa volonté. Or, c'était pendant qu'ils étaient ensemble dans la

Nature productrice, que Kaîn, le violent centralisateur, s'éleva avec véhémence contre Habel son frère, le doux et pacifique libérateur, l'accabla de ses forces, et l'immola.

- 9. Et Inôan dit à Kaîn: où est Habel ton frère? A quoi Kaîn répondit: je ne le sais pas. Suis-je donc son gardien, moi?
- 10. Et Іно́лн lui dit encore : qu'as-tu fait? la voix des générations plaignantes, qui devaient procéder de ton frère, et lui, être homogène, s'élève jusqu'à moi de l'Élément adamique.
- 11. Maintenant, sois maudit! toi-même par ce même élément, dont l'avidité a pu absorber par ta main ces générations homogènes qui devaient procéder de ton frère.
- 12. Lorsque tu le travailleras, il ne joindra point sa force virtuelle à tes efforts. Agité d'un mouvement d'incertitude et d'effroi, tu seras vaguant sur la Terre.
- 13. Alors, Kain dit à Inôan, que mon iniquité doit être grande, d'après la purification!
- 14. Vois! tu me chasses aujourd'hui de l'Élément adamique; je dois me cacher avec soin de ta présence; agité d'un mouvement d'incertitude et d'effroi, je dois être vaguant sur la Terre: ainsi donc, tout être qui me trouvera pourra m'accabler.
- 15. Mais Inôan, déclarant sa volonté, lui parla ainsi: tout être qui croira accabler Kain, le fort et puissant transformateur, sera, au contraire, celui qui l'exaltera sept fois davantage. Ensuite, Inôan mit à Kain un signe, afin que nul être qui viendrait à le trouver, ne pût lui nuire.
- 16. Et Kaîn se retira de la présence de Inôan, et il alla habiter dans la terre de l'exil, de la dissension et de l'effroi, le principe antérieur de la sensibilité temporelle.
- 17. Cependant Kain connut sa faculté volitive efficiente, et elle conçut, et elle enfanta H'enoèh, la force centrale et fondatrice; ensuite il se mit à édifier un circuit sphérique, une enceinte fortifiée, à laquelle il donna le nom de son fils H'enoèh.

- 18. Et il fut accordé à ce même H'enoch de produire l'existence de Whirad, le mouvement excitateur, la cause motrice; et Whirad produisit celle de Mehoujdel, la manifestation physique, la réalité objective; et Mehoujdel produisit celle de Methoushdel, le gouffre appétant de la mort; et Methoushdel produisit celle de Lamech, le nœud qui arrête la dissolution, le lien flexible des choses.
- 19. Or, Lamech prit pour lui, comme ses épouses corporelles, deux facultés physiques: le nom de la première était Whada, l'évidente; et celui de la seconde, Tzilla, la profonde, l'obscure, la voilée.
- 20. Whada donna naissance à Jabal, principe aqueux, celui d'où découlent l'abondance et la fertilité physique, père de ceux qui habitent les demeures fixes et élevées, et qui reconnaissent la propriété.
- 21. Et Jabal eut pour frère Jubal, fluide universel, principe aérien, d'où découlent la joie et la prospérité morale, père de ceux qui se livrent aux conceptions lumineuses et dignes d'amour: les sciences et les arts.
- 22. Et Tzilla aussi donna naissance à Thubal-Kaîn, la diffusion centrale, principe mercuriel et minéral, instructeur de ceux qui s'adonnent aux travaux mécaniques, qui fouillent les mines et forgent le fer. Et la parenté de Thubal-Kaîn fut Nawhoma, le principe de l'aggrégation et de l'association des peuples.
- 23. Alors Lamech, le nœud qui arrête la dissolution, dit à ses deux facultés physiques, Whadah et Tzilla: écoutez ma voix, épouses de Lamech, prêtez l'oreille à ma parole: car, de même que j'ai détruit l'intellectuel individualisé par sa faculté volitive, pour me dilater et m'étendre; de même que j'ai détruit l'esprit de lignée pour me constituer en corps de peuple;
- 24. Ainsi, comme il a été dit que celui qui voudrait accabler Kain, le puissant transformateur, en septuplerait les forces constitutives centralisantes; celui qui voudra accabler Lamech, le flexible lien des choses, en augmentera septante sept fois la puissance ligatrice.
- 25. Cependant Adam, l'Homme universel, avait encore connu sa faculté volitive efficiente; et elle avait enfanté un fils auquel elle avait

donné le nom de Sheth, la base, le fond des choses; parce qu'elle avait dit: il a placé en moi, Lui-les-Dieux, la base d'une autre génération, émanée de l'affaissement d'Habel, au moment où il fut immolé par Kaîn.

1

j

1

ŧ

26. Or, il fut accordé aussi à Sheth de générer un fils auquel il donna le nom d'AEnosh, c'est-à-dire l'être muable, l'homme corporel; et dès lors il fut permis d'espérer et d'attendre un soulagement à ses maux dans l'invocation du nom de Inôan.

#### CHAPITRE V.

## La Comprehension facultative.

- \*. I. CECI est le Livre des caractéristiques générations d'Adam, l'Homme universel, dès le jour où le créant, Lui-les-Dieux, suivant les lois de son action assimilante, il en détermina l'existence potentielle:
- 2. Le créant d'une manière collective mâle et femelle, cause et moyen; le bénissant sous ce rapport collectif, et lui donnant le nom universel d'Adam, au jour même où il l'avait universellement créé.
- 3. Or, Adam existait depuis trois décuples et une centaine de mutations ontologiques temporelles, lorsqu'il lui fut accordé de générer, au moyen de sa faculté assimilatrice, en son ombre réfléchie, un être émané auquel il donna le nom de Sheth, comme étant destiné à être la base et le fond même des choses.
- 4. Et les périodes lumineuses d'Adam, après qu'il lui eut été accordé de produire l'existence de Sheth, furent au nombre de huit centaines de mutation; et il produisit d'autres êtres émanés.
- 5. Ainsi, le nombre total des périodes lumineuses d'Adam, pendant lesquelles il exista, fut de neuf centaines entières et de trois décuples de mutation ontologique temporelle; et il passa.
- 6. Cependant Sheth, la base des choses, existait depuis cinq mutations temporelles et une centaine de mutation, lorsqu'il généra Ænosh, l'être muable, l'homme corporel.
- 7. Et Sheth exista encore après cette génération, sept mutations temporelles et huit centaines entières de mutation; et il produisit d'autres êtres émanés.
  - 8. Or, les périodes lumineuses pendant lesquelles Sheth exista, furent

ensemble au nombre de deux mutations temporelles, un décuple et neuf centaines entières de mutation; et il passa,

1

£

- 9. Cependant Ænosh, l'homme corporel existait depuis neuf décuples de mutation temporelle, lorsqu'il produisit l'existence de Katnan, c'est-à-dire celui qui s'approprie, qui envahit, qui enveloppe la généralité des choses.
- 10. Et Ænosh exista encore après cette génération, cinq mutations temporelles, un décuple et huit centaines entières de mutation; et il produisit d'autres êtres émanés.
- 11. Ainsi le nombre total des périodes lumineuses d'Ænosh, s'éleva à cinq mutations temporelles, et neuf centaines entières de mutation; et il passa.
- 12. Cependant Kaînan, l'envahissement général, existait depuis sept décuples de mutation temporelle lorsqu'il produisit l'existence de Maholldel, l'exaltation puissante, la splendeur.
- 13. Et Kaînan exista encore, après cette génération, quatre décuples de mutation temporelle, et huit centaines entières de mutation; et il produisit d'autres êtres émanés.
- 14. Or, les périodes lumineuses de Kaînan, furent ensemble au nombre de dix mutations temporelles, et de neuf centaines entières de mutation; et il passa.
- 15. Cependant Mahollåel, l'exaltation puissante, la splendeur, existait depuis huit mutations et six décuples de mutation temporelle, lorsqu'il généra Ired, le mouvement persévérant en exaltation ou en dégénérescence.
- 16. Et Maholldel exista encore après cette génération, trois décuples de mutation temporelle, et huit centaines entières de mutation; et il produisit d'autres êtres émanés.
- 17. Ainsi le nombre total des périodes lumineuses de *Maholldel*, l'exaltation glorifiée, fut de cinq mutations temporelles, de neuf décuples, et de huit centaines entières de mutation; et il passa.
  - 18. Cependant Ired, le mouvement persévérant, avait existé pen-

dant deux mutations temporelles, six décuples, et une centaine entière de mutation lorsqu'il produisit l'existence de H'enoch, le mouvement de centralisation et de contrition, qui rend stable et consolide le bien ou le mal.

- 19. Or, Ired exista encore après cette génération, huit centaines entières de mutation temporelle; et il produisit d'autres êtres émanés.
- 20. Ainsi toutes les périodes lumineuses d'Ired, le mouvement persévérant en exaltation ou en dégénérescence, furent au nombre de deux mutations temporelles, six décuples et huit centaines entières de mutation; et il passa.
- 21. Cependant H'enoch, le mouvement de centralisation, avait déjà existé pendant cinq mutations temporelles et six décuples, lorsqu'il produisit l'existence de Methoushalé, l'émission de la mort.
- 22. Or, H'enoch, mouvement de contrition et sentiment de pénitence, suivit constamment les traces d'Ælohim, Lui-les-Dieux, après cette génération, et il produisit d'autres êtres émanés.
- 23. Et le nombre de ses périodes lumineuses fut de cinq mutations temporelles, six décuples, et trois centaines de mutation.
- 24. Comme il continua toujours à suivre les traces d'Ælohîm, Lut-les-Dieux, il cessa d'exister sans cesser d'être; car, l'Être des êtres le retira à Lui.
- 25. Cependant *Methoushalé*, le trait de la mort, existait depuis sept mutations temporelles, huit décuples, et une centaine entière de mutation, lorsqu'il produisit l'existence de *Lamech*, le nœud qui lie la dissolution, et l'arrête.
- 26. Or, *Methoushalé* exista encore, après cette génération, deux mutations temporelles, huit décuples, et sept centaines entières de mutation; et il produisit d'autres êtres émanés.
- 27. Ainsi les périodes lumineuses de *Methoushalé*, l'émission de la mort, furent ensemble au nombre de neuf mutations temporelles, six décuples, et neuf centaines de **A**utation; et il passa.
  - 28. Cependant Lamech, le flexible lien des choses, avait existé pen-

dant deux mutations temporelles, huit décuples, et une centaine entière de mutation, lorsqu'il généra un fils.

29. Il lui assigna le nom même de Noé, le repos de la Nature élémentaire, en disant : celui-ci reposera notre existence, et allégera les travaux dont le poids insupportable accable nos facultés, à cause de l'Élément adamique dont Inôah a maudit avec force le principe.

1

1

ï

ļ

1

- 30. Or, Lamec'h exista encore, après avoir donné naissance à ce fils, cinq mutations temporelles, neuf décuples, et cinq centaines entières de mutation: et il généra d'autres êtres émanés.
- 31. Et le nombre total des périodes lumineuses de Lamech, le flexible lien des choses, fut de sept mutations temporelles, sept décuples, et sept centaines entières de mutation; et il passa.
- 32. Ainsi Noé, le repos de l'existence élémentaire, était le fils de cinq centuples de mutation temporelle ontologique, lorsqu'il produisit l'existence de Shem, ce qui est élevé et brillant, celle de Cham, ce qui est courbe et chaud, et celle de Japheth, ce qui est étendu.

## CHAPITRE VI.

## La Mesure proportionnelle.

- \*. 1. Mais c'était une suite nécessaire de la chute d'Adam, et de la dissolution de cet Homme universel, que des formes sensibles et corporelles naquissent de ses divisions sur la face de la Terre, et en fussent abondamment produites.
- 2. Or, les êtres émanés d'Ælohîm, Lui-les-Dieux, effluences spirituelles, ayant considéré ces formes sensibles, les trouvèrent agréables, et s'unirent comme à des facultés génératrices, à toutes celles qui leur plurent de préférence.
- 3. Cependant Inoah avait dit : mon souffle vivifiant ne se prodiguera plus désormais durant l'immensité des temps, chez l'Universel Adam, dont la dégénérescence est aussi rapide que générale; puisqu'il est devenu corporel, ses périodes lumineuses ne seront plus qu'au nombre d'une centaine et de deux décuples de mutation temporelle.
- 4. Dans ce temps-là, les Néphiléens, les élus parmi les hommes, les Nobles, existaient sur la Terre; ils étaient issus de la réunion des effluences spirituelles aux formes sensibles, après que les êtres émanés de lui-les-Dieux eurent fécondé les productions corporelles de l'Universel Adam: c'étaient ces illustres Ghiboréens, ces héros, ces hyperboréens fameux, dont les noms ont été célèbres dans la profondeur des temps.
- 5. Alors Inôah, considérant que la perversité d'Adam s'augmentait de plus en plus sur la Terre, et que cet être universel ne concevait plus que des pensées mauvaises, analogues à la corruption de son cœur, et portant avec elles la contagion du vice sur toute cette période lumineuse:

- 6. Renonça entièrement au soin conservateur qu'il donnait à l'existence de ce même *Adam*, sur la Terre, et se réprimant lui-même en son cœur, il se le rendit sévère :
- 7. Disant: j'effacerai l'existence de cet Homme universel que j'ai créé, de dessus la face de l'Élément adamique; je l'effacerai depuis le règne hominal jusqu'au quadrupède, depuis le reptible jusqu'à l'oiseau des cieux; car j'ai renoncé tout-à fait au soin conservateur à cause duquel je les avais faits.
- 8. Noé seul, le repos de la Nature élémentaire, trouva grâce aux yeux de Inôah.
- 9. Or, telles avaient été les générations caractéristiques de Noé: de Noé, principe intellectuel, manifestant la justice des vertus universelles dans les périodes de sa vie : de Noé, toujours occupé à suivre les traces d'Ælohím, Lui-les-Dieux.
- 10. Noé, le repos de l'existence, avait généré une triade d'êtres émanés; Shem, l'élévation brillante; Cham, l'inclination obscure; et Japheth, l'étendue absolue.

5

١

- 11. Ainsi donc, la Terre avilie, ravalée, se dégradait aux yeux de l'Être des êtres, en se remplissant de plus en plus d'une ardeur ténébreuse et dévorante.
- 12. Et considérant la Terre, Lui-les-Dieux, il vit que sa dégradation avait pour cause l'avilissement de toute corporéité vivante, dont la loi s'y était dégradée.
- 13. Alors manifestant sa parole, il dit à Noé: le terme de toute corporéité vivante s'approche à mes yeux: la Terre s'est comblée d'une ardeur ténébreuse et dévorante qui la dégrade et l'avilit d'une extrémité à l'autre: me voici, laissant naître de cette même dégradation, l'avilissement qu'elle entraîne et la destruction.
- 14. Fais-toi une Thebah, une enceinte sympathique; fais-la d'une substance élémentaire conservatrice; compose-là de chambres et de cavaux de communication; et lies-en la circonférence tant intérieure qu'extérieure, avec une matière corporisante et bitumineuse.

- 15. C'est ainsi que tu feras cette demeure mystérieuse, cette *Thebah*: tu lui donneras trois centuples de mesure-mère en longitude, cinq décuples en latitude, et trois décuples en solidité.
- 16. Selon la même mesure régulatrice, tu feras l'étendue orbiculaire de cette enceinte sympathique, en sa partie supérieure, accessible à la lumière et la dirigeant; tu mettras sa dilatation en la partie opposée; et tu feras les parties basses, doubles et triples.
- 17. Et me voici, moi-même, conduisant sur la Terre la grande intumescence des eaux pour y détruire et consummer entièrement toute substance corporelle possédant en soi le souffle des Vies: tout ce qui est sur la Terre, au dessous des Cieux, expirera.
- 15. Mais je laisserai subsister ma force créatrice auprès de toi : et tu viendras en la *Thebah*, toi et tes fils, les êtres émanés de toi, et ta faculté volitive efficiente, et les facultés corporelles des êtres émanés de toi, ensemble toi.
- 19. Et tu feras aussi venir en la *Thebah*, en cette demeure mystérieuse, couple à couple, les êtres de toute existence, de toute forme, afin qu'ils continuent d'exister en toi : ils seront, tout ces êtres, mâle et femelle.
- 20. Du genre volatile et du quadrupède, selon leur espèce, et de tout animal reptiforme provenu de l'élément adamique, les couples de chaque espèce, viendront près de toi pour y conserver l'existence.
- 21. Et toi, cependant, prends de tout aliment capable d'alimenter; rassemble-le en toi, afin qu'il te serve de nourriture et pour toimême et pour eux.
- 22. Et Noé, en faisant toutes ces choses, se conforma en tout à ce que lui avait sagement prescrit AElohim, Lui-les-Dieux.

#### CHAPITRE VII.

## La Consommation 'des choses.

W. 1. Ensuite, Indah dit à Noé: viens toi! et tout l'intérieur à toi, en la Thebah, l'asyle mutuel; car ta nature s'est montrée juste à mes yeux en cet âge de perversion.

1

ì

£

1

- 2. Prends, du genre quadrupède, sept couples de chaque espèce pure, chaque couple composé du principe et de sa faculté volitive efficiente: et deux couples de chaque espèce non pure, chaque couple également composé du principe et de sa faculté volitive efficiente.
- 3. Prends aussi du genre volatile des cieux, sept couples de chaque espèce, mâle et femelle, afin d'en conserver l'existence sémentielle sur la Terre.
- 4. Car, dans la septième période actuelle des manifestations phénoméniques, moi-même je vais faire mouvoir l'élément aqueux sur la Terre, quatre décuples de jour, et quatre décuples de nuit; afin d'effacer entièrement de l'Élément adamique cette Nature substantielle et plastique que j'y ai faite.
- 5. Et Noé se conforma avec exactitude à tout ce que lui avait sagement recommandé Inôani
- 6. Or, Noé était fils de six centaines entières de mutation temporelle ontologique; c'est-à-dire, qu'il en émanait comme repos de la Nature élémentaire, lorsque la grande intumescence des eaux commença d'avoir lieu sur la Terre.
- 7. Et Noé, accompagné des êtres émanés de lui, de sa faculté volitive efficiente, et des facultés physiques dépendantes de ses productions, alla vers la *Thebah*, la demeure mystérieuse, afin d'éviter les eaux de la grande intumescence.

- 8. Du genre quadrupède pur, et du genre quadrupède non vur, et du genre volatile, et de tout ce qui est animé d'un mouvement reptiforme sur l'Élément adamique:
- 9. Les couples de toute espèce se rendirent vers Noé, le repos de l'existence, en l'asyle mutuel de la Thebah, mâle et femelle, selon ce qu'avait sagement recommandé l'Être des êtres.
- 10. Ainsi ce fut à la septième des manifestations phénoméniques, que les eaux de la grande intumescence furent sur la Terre.
- vies de Noë, en la seconde Néoménie, en la dix-septième période lumineuse de cette Néoménie, en ce jour même, furent ouvertes toutes les sources de l'abîme potentiel, furent déliées dans les Cieux les forces multiplicatrices des eaux livrées à leur propre mouvement de dilatation.
- 12. Et la chuie de l'atmosphère aqueuse, tombant en masse et sans discontinuité sur la Terre, fut de quatre décuples de jour, et de quatre décuples de nuit.
- 13. Dans le principe même de cette septième manifestation phénoménique, Noe, la repos de l'existence élémentaire, s'était retiré ainsi que Shèm, l'élévation brillante, et Cham, l'inclination ténébreuse, et Japheth, l'espace étendu, productions émanées de lui, sa faculté volitive efficiente, et les trois facultés physiques de ses productions, vers la Thébah, l'enceinte mutuelle, la place de refuge.
- 14. Et avec eux, la Vie entière de la Nature animale, selon son espèce; tout quadrupédé, tout reptile rampant sur la terre, tout volatile; chacun selon son espèce: tout être courant, tout être volant:
- 15. Tous, couple à couple, s'étaient rendus auprès de Noé, en la Thebah, de quelque forme qu'ils fussent, possédant en soi le souffle des Vies:
- 16. S'avançant ensemble mâle et femelle, de toute figure extérieure, dociles à suivre le mouvement imprimé par l'Être des êtres, et dont Inôan marqua la conclusion par son éloignement.

Ay 🏴

2

z

11

1

e

- 17. Cependant la grande intumescence continuant d'avoir lieu sur la Terre, quatre décuple de jour, les eaux grossirent de plus en plus et portèrent dans leur sein la *Thebah*, exhaussée au dessus de la Terre.
- 18. Elles envahirent, elles dominèrent la Terre entière; elles s'y multiplièrent en tout sens; tandis que, suivant tous leurs mouvemens, la *Thebah* slottait à la face des ondes.
- 19. Les eaux prévalurent enfin, selon toute l'étendue de leurs forces, et tellement que les montagnes les plus élevées qui se trouvent sous les cieux, en furent couvertes,
- 29. Elles dominèrent au-dessus de leurs sommets de cinq et un décuple de mesure-mère, et couvrirent entièrement les montagnes.
- 21. Ainsi fut dissoute et s'évanouit, toute forme corporelle se mouvant sur la Terre, dans l'oiseau et dans le quadrupède, et dans l'existence animale, et dans la Vie originelle et vermiforme, issue de la Terre, et dans tout l'Homme universel, tout Adam!
- 22. Tout ce qui possédait une essence émanée de l'esprit des Vies dans sa compréhension spirituelle, atteint par le fléau destructeur, passa.
- 23. La trace même de la nature substantielle et plastique fut effacée de l'Élément adamique, depuis le règne hominal juqu'au quadrupède, depuis le reptiforme jusqu'à l'oiseau des cieux: et tous ces êtres, également effacés, disparurent de la Terre. Il ne resta que Noé seul, le repos de la Nature élémentaire, et ce qui était ensemble lui dans la Thehah, la retraite sacrée.
- 24. Et les eaux prévalurent sur la Terre, et y dominèrent cinq décuples et une centaine de periodes lumineuses.

en de la companya del companya de la 
the contract of the contract of the property of the property of the contract o

## CHAPITRE VIII.

## L'entassement des espèces.

- \*. 1. Mais il se souvint, Lui-les-Dieux, de l'existence de Noé, et de celle de la vie animale, et de tout le genre quadrupède, renfermés ensemble dans la *Thebah*, cet asyle sacré; et il fit passer de l'Orient à l'Occident, un souffle sur la Terre qui réprima la dilatation des eaux.
- 2. Les sources de l'abîme potentiel indéfini furent fermées, les forces multiplicatrices des eaux s'arrêtèrent dans les cieux; et l'atmosphère aqueuse tombant en masse, s'épuisa.
- 3. Agitées d'un mouvement périodique de flux et de reflux, les eaux balancées sur la Terre, revinrent enfin à leur premier état: elles se retirèrent en elles-mêmes au bout de cinq décuples et une centaine entière de périodes lumineuses.
- 4. Et dans le septième renouvellement lunaire, au dix-septième jour de ce renouvellement, la *Thebah* s'arrêta sur les hauteurs de l'Arrarat; c'est-à-dire, aux premières lueurs du cours réfléchi de la lumière.
- 5. Mais les eaux, toujours agitées d'un flux et reflux continuel, furent en proie a ce double mouvement de se porter en avant et de se retirer en elles-mêmes, jusqu'au dixième renouvellement lunaire. Ce ne fut que le premier de cette dixième Néoménie, que parurent les prémices des élémens, les principes des enfantemens naturels, les sommets des montagnes.
- 6. Là se terminèrent les quatre décuples de jour; et Noé, dégageant la lumière qu'il avait faite à la Thebah,
- 7. Lâcha l'Érche, l'obscurité occidentale, qui, prenant un mouvement alternatif de sortie et de rentrée, suivit et suivra ce mouvement périodique jusqu'à l'entier desséchement des eaux de dessus la Terre.

- 8. Ensuite, il laissa aller d'avec lui, l'*Iôna*, la force plastique de la Nature; afin de reconnaître si les eaux s'allégeaient sur la face de l'Élément adamique.
- 9. Mais l'Iona ne trouvant point de lieu de repos pour communiquer son action génératrice, revint vers lui, vers la Ihebah, parce que les eaux occupaient encore toute la surface terrestre : il déploya donc sa puissance, et l'ayant retirée, la fit venir à lui vers la Ihebah.
- 10. Et lorsqu'il eut attendu un septenaire d'autres périodes lumineuses, il émit de nouveau l'Iôna hors de la Thebah.
- 11. Mais elle ne revint à lui, cette faculté plastique de la Nature, qu'au temps même de l'Érebe, telle qu'une colombe fuyant le noir corbeau : une sublimation de l'essence ignée avait été saisie par sa faculté conceptive; en sorte que *Noé* reconnut à ce signe que les eaux s'étaient allégées sur la Terre.
- 12. Néanmoins il attendit encore un septenaire d'autres jours, après lesquels il émit de nouveau l'*Iôna*; mais cette faculté génératrice étant sortie, ne revint plus vers lui.
- 13. Ce fut donc dans l'unité et six centaines de mutation temporelle, dans le principe principe, au premier du renouvellement lunaire, que les eaux se défirent et s'usèrent sur la Terre: alors Noé élevant le faîte de la Thebah, considéra, et vit qu'en effet, les eaux s'étaient séparées et défaites à la surface de l'Élément adamique.
- 14. Ainsi la Terre étant séchée au second renouvellement lunaire, au vingt-septième jour de ce renouvellement,
  - 15. Il parla, Lui-les-Dieux, à Noé, disant:
- 16. Sors de la *Thebah*, toi! et ensemble avec toi, ta faculté volitive efficiente, tes productions émanées, et les facultés physiques de tes productions.
- 17. Et fais sortir ensemble toi, toute Vie animale, de toute forme corporelle, en oiseau, en quadrupède, en toute sorte de reptile serpentant sur la Terre : qu'ils y pullulent, y fructifient, y multiplient en abondance.

- 18. Noé sortit donc de la Thebah, lui et les productions émanées de lui, sa faculté volitive, et les facultés physiques de ses productions; ensemble lui.
- 19. Toute l'espèce animale, reptiforme ou volatile, tout ce qui se meut d'un mouvement contractile sur la Terre; ces êtres divers se produisirent hors de la *Thebah*, selon leurs tribus diverses.
- 20. Alors Noé édifia un autel à Inôah, et prenant de toute espèce pure de quadrupède, et de toute espèce pure d'oiseau, il fit exhaler vers les cieux une exhalaison sainte de ce lieu de sacrifice.
- 21. Et Inoah, respirant l'esprit odorant de cette suave offrande, dit au fond de son cœur; Je ne maudirai plus désormais l'Élément adamique dans le seul rapport d'Adam; car le cœur de cet être universel a conçu le mal dès ses premières impulsions. Je ne frapperai pas non plus toute l'existence élémentaire aussi violemment que je l'ai fait.
- 22. Pendant que les périodes lumineuses se succéderont sur la Terre, la sémence et la récolte, le froid et le chaud, l'été et l'hiver, le jour et la nuit, ne cesseront point de s'entresuivre.

#### CHAPITRE IX.

#### La Restauration cimentée,

\*. 1. Ensuite, il bénit, Lui-les-Dieux, l'existence de Noé, et celle des êtres émanés de lui, et il leur dit; fructifiez et multipliez-vous, et remplissez entièrement l'étendue terrestre.

l

- 2. Que la splendeur éblouissante, que l'éclat terrifiant qui vous entourera, frappe de respect l'animalité entière, depuis l'oiseau des régions les plus élévées jusqu'au reptile qui reçoit le mouvement originel de l'Élément adamique, et jusqu'au poisson des mers : sous votre puissance ils sont tous également mis.
- 3. Usez pour aliment de tout ce qui possède en soi le principe du mouvement et de la vie : je vous l'ai donné sans exception de même que l'herbe verdoyante:
- 4. Mais quant à la substance corporelle qui possède en son âme même le principe homogène de son assimilation sanguine, vous n'en ferez pas aliment:
- 5. Car je poursuivrai la vengeance de cette assimilation sanguine, dont le principe réside en vos âmes, de la main de tout être vivant; j'en poursuivrai la vengeance et de la main de l'Homme universel, et de la main de son frère, l'homme individualisé par son principe volitif; je leur demanderai compte à l'un et à l'autre, de cette âme adamique.
- 6. Celui qui répandra l'assimilation sanguine d'Adām, l'Homme universel, verra son sang répandu par le moyen même d'Adam: car c'est en son ombre universellement réfléchie, que Lui-les-Dieux a fait l'existence d'Adam, l'Homme universel.

- 7. Et vous, existence universelle, fructifiez et multipliez-vous, propagez-vous sur la Terre, et étendez-vous en elle.
- 8. Ensuite, l'Être des êtres, déclarant sa volonté à Noé et aux êtres émanés de lui, leur dit:
- g. Voici que, selon ma promesse, je vais établir substantiellement ma force créatrice en vous, et en la postérité à naître de vous, après vous.
- 10. Je vais l'établir également en toute âme de vie qui se trouvait avec vous, tant volatile que quadrupède; en toute l'animalité terrestre, en tous les êtres enfin issus de la *Thebah*, selon leur nature animale et terrestre.
- 11. Je la ferai exister en vous, cette Loi créatrice, dans l'ordre corporel; en sorte que l'eau de la grande intuméscence ne pourra plus, com-ne autrefois, briser la forme corporelle et la détruire, ni causer encore un déluge qui oppresse la Terre et la dégrade entièrement.
- 12. Et il ajouta, Lui-les-Dieux: voici le signe caractéristique de cette Loi créatrice que j'établis entre moi et entre vous, et entre toute âme vivante: Loi pour jamais inhérente en vous, dans les âges de l'immensité des temps.
- 13. Cet arc que j'ai mis dans l'espace nébuleux, sera le signe caractéristique de cette force créatrice existante entre moi et la Terre.
- 14. Lorsque j'obscurcirai la Terre et que je la couvrirai de nuages, cet arc paraîtra dans l'espace nébuleux.
- 15. Je me rappellerai cette Loi créatrice établie entre moi et entre vous, et entre toute âme vivante, en toute corporéité: et il n'y aura point une révolution nouvelle des eaux de la grande intumescence, pour la suppression entière de la substance corporelle.
- 16. Cet arc, paraissant dans l'espace nébuleux, je le considérerai en mémoire de la Loi créatrice établie pour l'immensité des temps entre l'Être des êtres et toute âme de vie, et toute forme corporelle existante sur la Terre.

- 17. Ensuite, il dit de nouveau, Lui-les-Dieux : voici le signe de la force créatrice que j'ai fait exister substantiellement entre moi et entre toute forme corporelle existante sur la Terre.
- 18. Or, tels avaient été les enfans de Noé, repos de la Nature élémentaire, sortant de la Thebah, l'enceinte sacrée: Shem, ce qui est élevé et brillant; Cham, ce qui est courbe, incliné, obscur et chaud; et Japheth, ce qui est étendu: et ce fut Cham, lui-même, qui fut le père de Chanahan, l'existence physique et matérielle.
- 19. Ainsi les êtres émanés de Noé, par qui la Terre fut partagée, furent donc au nombre de trois.
- 20. Ce fut Noé, qui, dégageant avec effort le principe volitif intellectuel, de l'Élément adamique, le rendit à la liberté, et cultiva les productions élevées de la spiritualité.
- 21. Mais s'étant trop abreuvé de l'esprit de cette production, il enivra sa pensée, et dans son exaltation, se révéla au centre même et dans le lieu le plus secret de son tabernacle.
- 22. Et Cham, père de l'existence physique et matérielle, ayant considéré les mystères secrets de son père, les divulgua à ses deux frères, et les profana à l'extérieur.
- 23. Alors Shem prit avec Japheth, le vêtement de gauche, et l'ayant élevé au-dessus d'eux, ils allèrent à reculons en couvrir les mystères secrets de leur père: en sorte que, comme ils avaient le visage tourné en arrière, ils ne virent pas ces mystères qui devaient leur rester cachés.
- 24. Cependant Noé, étant sorti de son ivresse spiritueuse, connut ce qu'avait fait le moindre de ses enfans.
- 25. Et il dit : maudit soit *Chanahan*, l'existence physique et matérielle ; il sera le serviteur des serviteurs de ses frères :
- 26. Et béni soit Inôah, Lui-les-Dieux de Shem; et que Chanahan soit le serviteur de son peuple.
- 27. Qu'il étende, Lui-les-Dieux, l'étendue de Japheth, et le fasse habiter dans les tabernacles de Shem, l'élévation brillante; et que

Chanahan, l'existence physique et matérielle, le serve lui et son peuple.

- 28. Or, Noé, exista encore après la grande intumescence des caux, trois centaines entières de mutation temporelle, ontologique, et huit décuples de mutation.
- 29. Ainsi les périodes lumineuses de Noé, le repos de la Nature élémentaire, furent ensemble au nombre de neuf centaines de mutation temporelle, et de huit décuples de mutation; et il passa.

### CHAPITRE X.

## Là Puissance aggrégative et formatrice.

- \*. 1. MAINTENANT voici quelles furent les générations caractéristiques des enfans de Noé, repos de la Nature élémentaire: Shem, Cham, et Japheth; et les productions émanées d'eux, après la grande intumescence des eaux.
- 2. Or, les productions émanées de Japheth, l'Étendue absolue, furent : la Cumulation élémentaire ou la force aggrégative, l'Élasticité, la Divisibilité, la Ductilité générative, la Diffusibilité, la Perceptibilité, ct la Modalité ou la faculté de paraître sous une forme déterminée.
- 3. Et les productions émanées de la Cumulation élémentaire, furent : le Feu latent ou le calorique, la Rarité ou la cause de l'expension, et la Densité ou la cause de la corporisation universelle.
- 4. Et les productions émanées de la Ductilité générative, furent : la Force délayante et pétrissante, et le Principe sympathique des Répulsions et des Affinités naturelles.

ł

- 5. C'est au moyen de ces deux dernières facultés, l'une répulsive, et l'autre attractive, que les centres de volonté, furent différenciés sur la Terre, dans les corps organisés tant particuliers que généraux, intelligibles ou naturels.
- 6. Et les productions émanées de *Cham*, l'inclinaison ténébreuse et chaude, furent : la Force ignée ou la combustion, les Facultés subjugantes et captivantes, la Mofete ou l'azote, et l'Existence physique et matérielle.
- 7. Et les productions émanées de la Force ignée, furent: l'Humide radical, cause universelle de toute sapidité, l'Énergie naturelle, le

Mouvement déterminant ou la cause, le Tonerre, et le Mouvement déterminé ou l'effet. Le Tonnerre enfanta à son tour, la Réintégration des principes, et l'affinité élective ou l'Électricité.

- 8. Et la Force ignée donna aussi naissance au Principe de la Volonté désordonnée, principe de rébellion, d'anarchie, de despotisme, de toute puissance, tant particulière que générale, n'obéissant qu'à sa propre impulsion: lui qui fit de violens efforts pour être le dominateur de la Terre.
- 9. Lui qui, superbe adversaire aux yeux de Inôan, donna lieu à ce proverbe : semblable au Principe de la volonté anarchique, superbe adversaire aux yeux de Inôan.
- 10. Or, l'origine de son empire fut au sein des Révolutions civiles, la Vanité, la Molesse ou le relachement des mœurs, l'Isolement ou l'égoïsme, et l'Ambition ou le desir de tout posséder.
- 11. Mais ce fut du sein de ces mêmes Révolutions civiles, que sortit le Principe harmonique, le Principe éclairé du gouvernement, l'ordre, le bonheur résultant de ce principe; lequel établit ce qui concerne l'accroissement extérieur, la Colonisation, l'éducation de la jeunesse; et ce qui concerne les Institutions intérieures de la Cité; et ce qui concerne le perfectionnement des lois, le rassemblement des vieillards, le Sénat :
- 12. Et ce qui concerne la Puissance législative, ou les Rênes du gonvernement, placée entre la force extérieure et intérieure, l'action et la délibération, la jeunesse et le sénat : Puissance très-grande, et boulevard de la société.
- 13. Cependant les Facultés subjuguantes et captivantes, nées de la Force ignée, produisirent l'existence des Propagations physiques, celle des Appesantissemens matériels, celle des Exhalaisons enflammées, et celle des Cavernosités.
- 14. Elles produisirent aussi le principe des Brisures infinies, et celui des Épreuves expiatoires, d'où sortirent les Rejetés et les Convertis.

- 15. Ét l'Éxistence physique et matérielle produisit l'Insidieux adversaire ou la Ruse, son premier né, et l'Affaissement moral ou l'avilissement.
- 16. Elle produisit aussi les Refoulemens intérieurs, les Exprimations extérieures, et les Remâchemens réitérés:
- 17. Elle donna naissance aux Vies animales, aux Passions brutales, aux Passions haîneuses:
- 18. Elle enfanta enfin, les Ardeurs du butin, la Soif du pouvoir, et l'Avarice insatiable : ensuite ses tribus furent dispersées.
- 19. Or, voici les limites générales qu'atteignirent les émanations de l'Existence physique et matérielle, depuis la naissance de l'Insidieux adversaire : à force de convulsion intestine, elles parvinrent à l'affermissement de leur empire : à force de détours obscurs, d'intrigues, de sourdes menées, de tyrannie, d'insensibilité et de guerres, elles devinrent le gouffre des richesses.
- 20. Voilà tous les enfans de Cham, ce qui est courbe, incliné, ténébreux et chaud; selon leurs tribus, leurs langues, leurs régions, leurs organisations diverses.
- 21. Et voici quels furent ceux de Shem, l'élévation brillante, frère aîné de Japheth, l'Étendue absolue; auquel il fut accordé d'être le père de toutes les productions ultra-terrestres.
- 22. Or, les productions émanées de Shem, furent donc : la Durée infinie ou l'Éternité; le Principe du pouvoir légal, et l'ordre immuable, l'harmonie, la héatitude qui en résultent; le Principe médiateur de la Providence, la Propagation intellectuelle, et l'Universelle Élémentisation.
- 23. Et les productions émanées de l'Universelle Élémentisation, furent : la Substantiation, le Travail virtuel, la Pression abondante, et la Récolte des fruits spirituels.
- 24. Et le Principe médiateur de la Providence donna naissance à l'Émission active : et l'Émission active ou la grâce divine, produisit ce qui est Ultra-terrestre; c'est-à-dire, ce qui passe au de là de ce Monde.
  - 25. Or, il fut accordé à ce qui est Ultra-terrestre, de générer deux

enfans. Le premier reçut le nom de *Phaleg*, c'est-à-dire la dialection, la classification; à cause que ce fut à l'époque de son apparition que la Terre fut divisée en différentes classes: et le second fut appelé *Jaktan*, c'est-à-dire l'Atténuation ou la réduction en atômes spirituels.

- 26. Et la Réduction en atômes spirituels, donna l'existence à la Mensuration probatoire et divine, à l'Émission réfléchie, à la Scission opérée par la mort, à la Manifestation radieuse et fraternelle ou la Lune.
- 27. Cette Atténuation spirituelle produisit la Splendeur universelle, le Feu épuré et divin, la Raréfaction éthérée et sonore :
- 28. Elle enfanta l'Orbe infini, le Père de la Plénitude, et la Réintégration ou la Rédemption :
- 29. Et enfin, elle fut l'origire de la Fin Élémentaire, de la Vertu éprouvée, et de la Jubilation céleste.
- 30. Et tel fut le cours et le lieu de la Réintégration de ses produits, depuis l'époque de la Récolte des fruits spirituels, à force de travail d'esprit, jusqu'au principe générateur de l'Antériorité des Temps.
- 31. Voilà tous les enfans de Shem, ce qui est direct, élevé, sublime et brillant; selon leurs tribus, leurs langues, leurs régions, leurs organisations diverses.
- 32. Voilà les tribus entières des Enfans de Noé, repos de l'Existence élémentaire, selon leurs générations caractéristiques, et leurs organisations constitutionnelles; et c'est par leur moyen que les organisations particulières et générales ont été diversifiées sur la Terre, après la grande intumescence des eaux.

FIN DE LA SECONDE PARTIE.

# TABLE

## DE LA SECONDE PARTIE.

| DISCOURS PRÉLIMINA                          | AIRE         | 5.       |
|---------------------------------------------|--------------|----------|
| TEXTE ORIGINAL : VERSION LITTERA            | ALE: NOTES   | 23.      |
| SÉPHER BERESHITH A                          | COSMOGONIE I | 24- 25.  |
| B                                           | II           | 64 65.   |
| Ğ                                           | III          | 94 95.   |
| D                                           | IV           | 122-123. |
| H                                           | v v          | 150-151. |
|                                             | vI           | 174-175. |
| <b>Z</b> .                                  | VII          | 200-201  |
| H,                                          | VIII         | 214-215. |
| <br>T                                       | IX           | 246-247. |
| <del>-</del>                                | X            | 272-273  |
| -                                           |              | -11      |
| TRADUCTION CORRECTE                         |              | 307.     |
| Cn. I. La Principiation                     |              | 3og.     |
| CH. II. La Distinction                      |              | 313.     |
| CH. III. L'Extraction                       |              | 317.     |
| CB. IV. La Multiplication divisionuelle     |              | 321.     |
| Cs. V. La Compréhension facultative         |              | 325.     |
| Ca. VI. La Mesure proportionnelle           |              | 329.     |
| Ca. VII. La Consommation des choses         |              |          |
| Ca. VIII. L'Entassement des espèces         |              |          |
| Ca. IX. La Restauration cimentée            |              |          |
| Cz X La Puissance aggrésative et formatrice |              |          |

FIN DE LA TABLE DE LA SECONDE PARTIE.

## LISTE DES SOUSCRIPTEURS.

Le Ministère de l'Intérieur, pour 200 exemplaires.

MM. DE BARRAL, ancien Archevêque de Tours.

BLAIR, à Birmingham.

Boissière, Docteur en médecine, à St-Hippolyte du Gard.

Mae Constance, Ch\*\*\*.

MM. COLLYER, à Londres.

COUTHAUD, ancien Officier, à Paris, pour plusieurs exemplaires.

CARTAILHAG, Avocat à Milhaud.

Delierre, à Paris,

Delille de Sales, Membre de l'Institut de France.

Devrines, Artiste, à Paris.

M.a. EUDONIE D\*\*\*,

MM. Elious Bocton, Interprête de langue arabe, au Dépôt de la Guerre.

Encontre, Doyen de la faculté de théologie protestante, à Montauban.

14.

Ferrier, Négociant, à Ganges.

GILBERT, à Paris, pour plusieurs exemplaires

GOMBAULT, à Paris, pour plusieurs exemplaires

Gottis, à Paris.

De Joannis, à Saumur.

LENOIR DE LA ROCHE, Pair de France.

LEBRETON, Pasteur du culte Protestant, à Londres.

LEREMBOURE, à Paris.

LACOUR, à Bordeaux.

LAMBERT, Commissaire des Guerres.

LOMBARD, Étudiant, à Paris.

## LISTE DES SOUSCRIPTEURS.

MM. Massequan, Notaire, à St-Laurent-le-Minier.

Major Pitman, au Bengale, pour 2 exemplaires.

Paschoud, Libraire, à Paris, pour 2 exemplaires.

R\*\*. P\*\*, Pasteur du culte Protestant en Prusse, pour plusieurs ex.

M<sup>mo</sup> De\*\*\*, à la Rochelle.

348

MM. STOLTZ, Instituteur, à Bordeaux.

SWARTZ, Homme de Lettres, pour 3 ex.

TUROT, à Paris.

TREUTTEL et WURTZ\*, Libraires à Paris, pour 10 ex.

VERDIER HEURTIN, Docteur en Médecine, à Paris.

DE VAUCROSE, ancien Officier, à Avignon.

VERGER, Négociant aux États-Unis d'Amérique.

WARIN, ancien officier, pour plusieurs exemplaires.

(\*) Editeurs d'un ouvrage du même au un sur les Yers dorss de Pythagore.

. .

## FAUTES ESSENTIELLES A CORRIGER.

## T. I. Dissertation introductive.

Page 35, ligne 22. Il, lisez Ils.

## Grammaire hébraïque.

P. 6, l. 2, hébaïque, lis. hébraïque. P. 10, l. 1, dégénéré, lis. dégénérée. P. 26 l. 30, qu'elle, lis. quel. P. 41, l. 1, sidérable, lis. considérable. P. 45. l. 1, identique, lis. identiques. P. 89, l. 19, au tableau des aflixes verbaux, colonne du pluriel, m. 75, etc., lis. 17, etc. P. 113, l. 22, de signes, lis. des signes. P. 115, l. 1, mettez deux points après ce qu'il est: P. 137, l. 12, conjugaison dérivée, passé, mouvement actif, f., 1775, lis. 1775, l. 17, P. 144, l. 25, ponctuation, lis. prononciation. P. 160, l. 19 et 22, transportez passé en place de transitif, et vice versd. P. 179, l. 4, 187, lis. 1387. P. 182, l. 17 et 18, il se, lis. il te. P. 192, l. 14, DOW, lis. 150W. P. 193, l. 6, 1751, lis.

## Vocqbulaire radical.

P. 63, 1, l. 27, هاريغه, lis. طريغه. P. 66, II, l. 27, ajoutez, ou bien à cause de la manifestation aqueuse מון, à laquelle elles sont assimilées par l'article ב. P. 73, 1, l. 2, enotaminer, lis. contaminer. P. 90, 1, l. 28, d'averti, lis. d'avertir.

## T. II. Discours preliminaire.

P. 8, l. 10 et 11, embrassaient.... composaient..... restaient, lis. embrassait.... composait... restait.

Cosmogonie de Moyse : Texte hébreu.

P. 42, l. 3, לְמִיבּן , lis. לְמִיבּן , lis. לְמִיבּן , lis. לְמִיבּן , lis. בּוֹרָ, ווֹבּ, lis. בּוֹרָ, lis. בּוֹרָ, lis. רְבָּין, lis. רְבָין, lis. רְבָּין, lis. רְבִין, lis. רְבָּין, lis. רְבִּין, lis. רְבִין, lis. רְבִּין, lis. רְבִין, lis. רְבִּין, lis. רְבִין, lis. רְבִין, lis. רְבִּין, lis. רְבִין, lis. רְבִּין, lis. רְבִּין, lis. רְבִּין, lis. רְבִּין, lis. רְבִּין, lis. רְבִין, lis. רְבִין, lis. רְבִין, lis. רְבִּין, lis. רְבִין, lis. רְבִייְי, lis. רְבִייְי, lis. רְבִיי, lis. רְבִייְי, lis. רְבִיי, lis. רְבִיי, lis. רְביי, lis. רְבִיי, lis. רְבִיי, lis. רְבִיי, lis. רְב

## Versions littérales.

P. 99, l. 7, unto-it-lest; read unto-it; lest. P. 105, l. 21, blindnesse, read blindness. P. 133, l. 8 et 9, likeness, read likenesses. P. 137, l. 4, lis. (Kaîn). P. 151, l. 7, femalle, read female. P. 157, l. 13, de-mutation-temporelle, ajoutez et-neuf-centaines de-mutation.

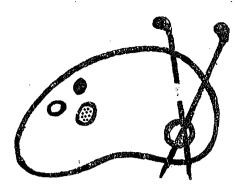
#### Notes.

P. 32, l. 6, 23, lis. 39, P. 67, l. 10, grand, lis. grands. P. 71 l. 9, 171, lis. 171.

## Traduction Correcte.

Page 313, \$\psi\$ 4, la Terre, mettez deux points, la Terre: P. 322, \$\psi\$ 10, homogène, lis. homogènes.

On doit prévenir le Lecteur que, tant dans le Vocabulaire radical que dans les Notes, il s'est glissé quelques points intérieurs dans les caractères bébraïques qui u'entraînent aucun changement dans l'expression de ces caractères. Les points, comme il a été dit dans la Grammaire, n'influent jamais sur le sens radical.



Original en couleur NF Z 43-120-8